

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





LIBRARY



ان لفظة عبادة في الاسلام لا تعنى فقط العبادة الجسمية من ركوع وسحود بل ان كل ما يفعله الانسان مريداً به أمراً ينبى عليه اصلاح الماته او لعائلته او لجميته او لبنى نوعه او للكاشات كلها هو في نظر الاسلام من احسن انواع العبادة واشرف اشكال الطاعة لله عن وجل: « ان المؤمن ليؤجر في كل شيء حتى في اللقمة يرفعها الى في امرانه \* والشاة ان رحمها يرحمك الله . » حديثان شريفان . وان يدركوا ان الاسلام لا يعارض التقدم في الصناعات والا كتشافات بل يحمث علمها ويندب اليها ويؤاخذ المتقاعسين عن مجاراة غيرهم فيها . هذه الاسس الاسلامية تنطق بتأبيدها مئات من الآيات القرآنية والوف من الاحاديث النبوية واحوال الجمية الاسلامية الاولية حتى ان المرشد المتنور ليستطيع ان ينقشها في مخيلة تلميذه في درس واحد .

هذا هو دواء المسامين ولكن دون وصوله للعامة المحرومين من المطالعة والاطلاع عقبات لا يزحزحها عن مواضعها الاكرور الزمان علمها وحصول مناسبات مساعدة لنشرها .

وانا نحتم مقالنا هذا برفع اكف الرجاء الى الله جل وعز أن يهدينا الى صراطه المستقم ومنهاجه القويم وان يوفقنا للسير على هدى رسوله الكريم وان يحسن خواتمنا اجمعين آمين . وصلى الله على سيدنا محمد عبده ورسوله وعلى آله وصحبه ومتبعيه وسلم تسايماً كثيراً .

أو يمرض لاجلها اياماً عديدة . فكأن المتنبي عناه بهذا البيت :
قسا فالأسد تفزع من يديه ورق فنحن نفزع ان يذوبا
من اين حصل له هذا وبماذا ناله ؟ هل درس الاخلاق في مدارسها
الكلية أو علم العمران في مجامعها العلمية أو السياسة على المنابر البرلمانية
أو التشريع في المدارس الحقوقية ؟ كلا . لا شيء من ذلك ولكنه
كان يتلو القرآن وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم ويتدبر فهما
ويسأل غيره فها كان يتعسر عليه مهما .

هذا رجل واحد قد ضربناه لك مثلا لترى بعينيك سلطة الدين الاسلامي فياحالة الطباع وسرعة تأثيره فيتغيير آنجاه النزعات وفيتنوير اذهانابنائه ومتبعيه. فما بالنا نبذ هذهالكنوز وراء ظهورنا ونظل تساءل عن حكمة نتعلمها أو اخلاق نتصف بهـا ونقتنع بعد اخفاق المسعى بأن نلقي تبعة فسادنا على غيرنا ونهدر بشقاشق تسيء حالنا ونقبيح مآلنا تاركين حكماللة تعالى وسنن رسوله مقصورة علىالقصور والمدافن يتلوهما رجال لا خلاق لهم من العلم ؟ هكذا نفعل كلنا الآن والله شهيد علينا حيث يقول: •وآتخذوا القر آنعضين فوربك لنسئلنهمأ جمعين. » خلاصة القول أن دواء المسلمين الوحيــد هو أن يفهموا معني الاسلام ويدركوا ان عرضه الاول هو ترقية حالتي الانسان المادية والادبية معأ لارتباطهما ببعضهما ارتباطأ كليأ لاجلان تستطيع النقس ان تعرج الى ما أعد لها من مقاوم العلاء عروجاً سريعاً . وان يفقهوا ألا تنظر الى حالة العرب من الحشونة والجهالةِ والهمجية قبــل اشراق الاسلام عليهم ثم الى مصيرهم بعده ؟ أن الرجل منهم في الجاهلية كان يذهب بابنته الى الفلاة وهي على ذراعه فيحفر لها حفرة وهي تنظر اليه وتحنو بفؤادها عليه فلا يجد في نفسه نؤاداً بجن علمها وكان يدفنها حية بيديه ثم يذهب الى أهله فرحاً مسروراً كأنه لم يفعل الا ما يستحق حسن السمعة ويغسل عنه وضر الشنعة . تدبر بعيشك الى هذه القلوب القاسية والاحساسات العاتبة ثم انظر الهم بعد اعتناقهم للاسلام . ترى ماذا ؟ ترى رجالا نالوا من العواطف الكريمة ما لم ينله رجل ربى في مهد الحكمة وغذى بلبان الرحمة . ترى أمثلة للشهامة والفضيلة وأساطين للسجايا الجليلة أو الاخلاق الجميلة قاموا يعلمون فلاسفة الأخلاق بمثالهم ومقالهم قصور مادونوه في اسفارهم . ترى أناسأ نورهم يسمى بين أيديهم وفضلهم يغمر قاصهم ودانهم يفضلون الملائكة تقوى ووقاراً ويفوقون الأكاسرة همة واقتداراً . انظر الى عمر بن الخطاب وهو الذي تعلم تاريخه في زمن الحاهلية والى ماذا آل أمره بعد ان اسلم ببضع وعشرين سنة : آل امره الى ادراك حكمة وسياسة وثبات أعز بها الاسلام والمسلمين وحفظ بهما قوام ملكه العظم مما يقصر عنه اكبر ملك تربى في مهاد التشريع ويكبو دونه اعظم فيلسوف ولد فى حجر الحكمة والسياسة. وبلغ من رقة الفؤاد والتقوى درجة كان يسمع الآية منكتاب الله فيغشى عليه منهما

بالامور الدينية تقليداً لغيرنا خشية من ان نتهم بالقصور العقلي . انكان كذلك فهو تقليد اعمى كان يغنينا عنه اجالة نظرنا قليلاً في كتابنا السهاوى لنرى ان الاسلام ليس بالدين الذى يأمر بالانزواء والاستكانة او بالنعصب مع الانفماس في المهائة او باضناء الحبيم في العبادة مما هو مناف لمطالب المدنية الحاضرة والمستقبلة بل هو الدين الذي يأمر بالكد والعمل ويحبب للانسان السؤدد وعلو الهمم ويهديه الى الفضائل والشيم، كل ذلك بحكم لا تقارن حكم الفلاسفة بها الا كما يقارن نور المصباح بنور الشمس في رابعة النهار . فالمتكلم في الاسلام والحالة هذه لايكون مردداً لافكار قامت بتكذيها الشواهد الحاضرة بل يكون ناطقاً عن لسان الحكم العلم محكم لا يأتها الباطل من بين يديها ولا من خلفها . بنظريات تصيـح بالدلالة علمها ألسنة هذا الوجود الصامت . بقواعد لا يعتريها خلل ولايعتورها زلل. باسس علمها يقوم العمران ومنهايشرف الانسان على جنان العرَّفان . بانوار تنفذ الى صمم الفؤاد فتشرق فيه شمساً لا يخبو ضياؤها ولا تنظمس لآلئها تنبر على المرء حزون هذه الحياةالكدرة وتفك له عقدها العسرة . تداوى جراح الافئدة نما اصابها من سهام الحوادث وتضمد قروحها من طعنات الكوارث وتطرد عن النفوس شياطين اوهامها وتطهرها من غاشيات احلامها فتسكن بعد اضطرابها ومجعلها تتجه الى سعادتها من بابها وتمزق دونها كثيف حجابها حتى مجملها صالحة لان تطل على الملكوت الاعلى وتنال.نه زبدااما إلاحلي .

في المنازل؟ ليعلم المسلمون ان كل هذه الأمور تنافي الاسلام وتساعد على استحلاب سخط رب الاسلام .

ان القرآن وهو مجتمع زبد الحكمة وأحاديث رسول الله وهي خلاصة قوانين العمران لم يأمر الله بتدوينها في الطروس و نشرها بين سائر طبقات الامة الا ايتدبروا حكمها ويأتمروا بها فانها ملاك السعادتين ومساك الحياتين وفي تاريخ المسلمين اكبر حجة على قولنا هذا . هامحن شعرنا بالحاجة الى كالات الاسلام فما بالنا قعود عن أخذ حاجتنا منه كل على قدر استطاعته « ولا نكلف نفساً الا وسعها. »

ألسنا الآن كالكسالي برون الغذاء امام اعيهم وهم على شفا الهلاك من الجوع فينتظرون انصباب الطعام الى افواههم بدون مد ايديهم؟ أليس من العار الشائن ان نصرف كل اوقاتنا في مطالعة روايات (اميل زولا) و (بول بورجيه) مع ضننا بجزء من ذلك الزمن على مطالعة ذلك الكتاب الذي جمع بين دفتيه اسرار هذا الوجود باسره؟ انا ندعى التمدن والتنور ونميل للتشبه بالمتمدنين في الجرى وراء اكتشاف مساتير الكون و رمى القاعدين منا بالجول والموت الفكرى وفين رؤوسنا اعجاباً بنظريات (سبنسر) في العمران و (جمبتا) و (سبرس) في السياسة و (رببوا) في الفلسفة حالة كوننا صارفين النظر عن تدبر اسرار ذلك الكتاب (القرآن) الذي لو افني علماء العالم كله اعمارهم في تدبر بدائمه وحكمه لما وصلوا الى جزء منها . لعلنا نخجل من الاشتغال

فان كان الرجل عالماً مجقائق الكون واراد ان يفسر سر تلك الطمأنينة التي سادت على نفسه فاستقرت بعد اضطرابها وهدأت بعد ثورتها فحاله الا ان يتدبر في اسرار الحلق وفي تكاليف ألحياة البشرية وفي النواميس الناطقة السائدة على مجموع هذا الكون باسره وفي الغرض الذي يسعى اليه الانسان رغماً عنه ليرى بعينيه عياناً ان تلك الاسس الاسلامية على سهولها وسرعة تعقل الحاهل لها هي المحجة الوحيدة الى توصل الانسان الى سعادة مادته ومعناه وراحة دنياه واخراه . وانها هي نفس المحجة التي خلق الانسان مطبوعاً على تلمسها رغماً عنه والتي يراها الآن علماه العالم على بعد مهم ويسعون في تذليل كل الصعوبات للوصول الها .

اذا كان هذا شأن اسس الاسلام من السهولة ومتانة القواعد فلماذا نتباكى على فقداننا تلك القواعد ونشتكى من قصور المرشدين عن ابانها مع انها مبسوطة باصرح عبارة وأرق اشارة فى القرآن الشريف وفى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وما كتبه سلفنا المصالح ؟ هل يظن المسلمون ان الله تعالى لم ينزل القرآن الا ليفهمه رجال مخصوصون او ليقرأ سرداً وبدون تعقل على رؤوس القبور وفى أوساط الطرقات او ليتلى بألحان الغناء فى ليالى الافراح بين لغط النرجيلات ودخان السجارات ؟ ام هل يظنون ان احاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يصح ان تتلى الالقضاء الحوايج وحصول البركات

فضائل الاسلام لبناه ما تهدم من مجدنا واشدها تقريعاً لعلماننا في تقصيرهم عن الارشاد والتعلم على حسب مقتضيات الزمان الحاضر . نع اننا لنشعر بهي، النفوس الى انتشاق نسمات الكمالات الاسلامية المنعشة لتبرأ نما تراكم علمها من جراح الفساد الاخلاق الذي قد عم وطم وساق النشأة الحِديثة الى نقطة فقدت فيه الاحساس الا بالدَّايا والادناس. نع أنا نرى بوادر ذلك الشعور لأثحة الا أننا نستميح من قرائن الحرية لاجل ان نقول ان ذلك الشعور لم يستكمل شرائطه الضرورية . فكاني بالناس يريدون ان تمطر السهاء علمهم هذه الفضائل الاسلامية فتغمر قاصهم ودانهم وهم جالسون على اسرتهم منصرفون عن كل ما يقرب ذلك الامل او يجمله بمكناً . بل كأني بهم يرون ان تلك الفضائل لا يمكن تأتها الا بواسطة رجال يلبسون شكلاً خاصاً من الالىسة او يقرأون كتماً مخصوصة في العلوم.

كلا فانا ان ظننا ذلك فقد بخسنا محقوق عقولنا وكنا كالكسالى بودون لو يرزقوا بكل حاجياتهم وهم قمود فى دورهم المنزوية . كلا . ان الفضائل الاسلامية التي كان يفهمها الاعرابي الحلوى فى مدة قصيرة لا تعسر مطلقاً على نشأة هذه الامة المهذبة .

أسس الاسلام لا تحتاج لاجل ان تنفذ الى المقول الى جدال او الى تمهيد بل مي قواعد سهلة المأخذ واضحة المسالك تشعر النفس عند علمها بها بطمأينة وراحة لا يستطاع التعبير علما بوجه من الوجوم. التفريق بن الحاجيات الدينية والدنيوية وهذا هو عين السبب الذي حمى المسلمين في مبدإ امرهم من الانقسام الى حزب ديني وحزب دنيوي وهو الامر الذي يوجد التخالف بين نزغات الامة وينشيء التناقض في اغراضها فيتولد التضاغن والتناغض بين آحادها رغماً عن كل عوامل التأليف بينهم وبمرور الزمن يستحيل الامر الى حدوث تلاطم ببن هذين القسمين تلاطماً يفضي بالجمعية الى الفوضي الفكرية ومتى تأصلت تلك الفوضى نفككت عرى الحامعة الاساسية التي تربط اجزاء الامة بعضهم ببعض وأخلذوا يشعرون بسريان الفساد على مجموعهم وسوء منقلبهم فى مستقبلهم . فاذا انتهى حال الامه الى هذه الدرجة اخذالقسمان الديني والدنيوي يتبادلان القاء المسؤلية على بعضهما فينسب الدينيون ذلك الفساد الطارئ الى تمادى الكافة في شهواتهم الهيمية ويعزوه الدسويون الى تقصير اسائدة الدين عن الأرشاد والقصور عن قمع نزغات ذوى الاهواء ويستمرون في هذه الملاجة الفارغة بينما تكون جراثيم الفساد آخذة في التفشي والانتشار جارفة الامة امامها الى مهاوى الدمار والبوار.

هذه هي حالة الامة الاسلامية فانها بعد ان طرأ عابها من الحوادث ما فصم وحدثها الاولى فاوقعتها فيا وقعت فيه الامم السابقة من الفصل بين الدين والدنيا وبين اهلهما اخذ كل فريق ينابذ الآخر ويلتى التبعة على عاتقه ولعل جيلنا الحاضر هم اكثر الاحيسال شعوراً بضرورة

مامعناه: « من أخذ الدنيا بما فيها وأراد بها وجه الله فهو زاهد ومن ترك الدنيا وما فيها ولم يرد بها وجه الله فليس بزاهد. »

قذاكل هذا أو ما يقرب منه في فصولنا المتقدمة وأقمنا عليه الادلة. التي لاتقبل النقض ونزيد هنا تحويل الانظارالي أحوال الجمعية الاسلامية الاولى فان افرادها لم يكونوا منقسمين الى قسمين قسم دنيوي وآخر اخروى . بل يروى لنا التاريخ انهم كانواكلهم يداً واحـــدة في العمل للدين والدنيا معاً فان ابا بكر وهو اول المسلمين كان ناجراً ولم يبطل مهنته الاحين نبوأ عرش الحلافة . وروى الامام احمد بن حسل ان اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يتجرون في البر والبحر ويعملون في نخيلهم . وُلقى أبو قلابة رضى الله عنه صديقاً له فىالمسجد فقال له : « لأن اراك تطلب معاشك خبر من ان اراك في زاوية المسجد. » وكان عمر رضى الله عنه يقول : «ما من موضع يأنيني الموت فيه احب الىمنموطناتسوقافيه لاهلى ابيعواشتري . ، ذلك لازانبي صلى الله عليه وسلم كان يحمهم على العمل للدنياكما يحمهم علىالعمل للاخرى فكان يقول: «اعمل لدنباك كانك تعيش ابدأ واعمل لآخرتك كانك تموت غدا . » ويقول : «احرثوا فان الحرث مبارك. » ويقول : «اطلبو االرزق فى خايا الارض. • ويقول: «تسعة أعشار الرزق فىالثجارة. » ويقول: « المنادة عشرة احزاء تسمة منها في طلب الحلال . »

هذه هي نصوص الديانة الاسلامية واحوال جميتها الاولية في عدم

للدين جهلاً يوقعه في الشكوك والشهات وصار القسم الشانى جاهلاً للدنيا وامورها جهلاً اداه الى العماية عن سياسة أحواله المعاشسية فوقع في العوز الذي أدّاه الى مدّ يده واراقة ماه محياه ولوكان ذلك تحت ستار رقيق وجاجز شفاف:

هذا التفريق بين الدين والدنيا مناقض تمام المناقضة لمبادئ الدين الاسلامى من كل وجه ومعارض لأوامره بل ومعطل لأكثرها تعطيلاً.

قلنا فيما سبق ان الاسلام هو الدين العام الذي يوفق بين مطالب النفس والجسم توفيقاً لا محيص منه لمن أراد ان يستقيم على الحادة الحكيمة واثبتنا ذلك بالادلة القاطعة وقلنا ان الانقطاع للعبادة ليس من مقررات الاسلام: • من تنتل فلنس منا . » وأنه حاء لصلاح الدين والدنيا معاه ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة \* وعدالله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفهم فى الارض كما استخلف الذين من قبلهم . ، وأكدنا بالأدلة الناطقة أنه يحض على الكسب والعمل ويردع عن الخمول والكسل بعبارات أشد تأثيراً على الإذهان من أقوال فلاسفة هذا الزمان وان الاعمال في نظره مرتبطة بنيـــة الفاعل ومقصده فان ترك الانسان المحرمات كلها وكان مقصده الرياء عد منافقاً موزوراً وان نوى صالحاً فاخطأ فيه كان مثاباً مأجوراً . قال عليه الصلاة والسلام: ﴿ أَيَّا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَاتُ . ﴾ قال على رضي الله عنه والاضاليل مما يدل مطالع سيرتهم على همة لو صادمت الجبال لسحقها سحقاً أو لحظت الثريا لمحقها محقاً . همة يقف امامها غطاريف هذا العصر حيارى ولا تعد همهم بجانبها الاعجزاً واقتصاراً . همة عرجت بنفوسهم الى سموات الرفعة عن دنايا الامور وسفاسف الاعمال وعلت بهم عن التدنى للفجور وخسائس الاميال . همة كما ذادتهم عن الرتوع في محوّه الشهوات بعثهم الى منازل الكالات وكما ردتهم عن وهاد الزلات حثهم الى تسنم نجاد المكرمات حتى صاروا ملائكة فى صورة آدميين ونوراً ساطعاً ولو كان غلافه من طين : هذه هي التقوى التي رسمها الاسلام لمنبعيه وخطها لذويه لا ما نراه الآن من التقوى التي وطبقت على الاسلام لرأيناها عين الفجور ونفس المحظور .

هذا الفهم السيء في التقوى الذي أوقعنا فيه جهلنا بحقيقة الأسلام جملنا نقسم الناس الى قسمين : قسم سميناه أهل الدنيا وهم الذين يعملون لفلاح البلاد وصلاح العباد سواء بصناعاتهم اليدوية أو بابحاتهم الفكرية وقسم سميناه اهل الاخرى وهم الذين تركوا الدنيا جانباً واوقفوا أنفسهم على الصلاة والصيام والمشى في الطرقات خلف الطبول وتحت الاعلام . وانبني على هذا التقسم الوهمي الذي تأصلت جذوره في العالم الاسلامي منذ قرون عديدة ان وتف أهل الدنيا أنفسهم لتعلم العلوم التي عليها مدار السعادة المادية كما قصر أهل الآخرة أنفسهم على الاشتغال بالعلوم العبادية فصار القسم الاول بهذا الاعتبار جاهلا

والانفراط المطلق من كل الاميال البدنية . فعلوا كل هذا ولم يعلموا انه السرطان الذي أباد الامم السابقة والطاعون الذي استأصل النحل المتقدمة . ولكن كيف يتأنى لهم ان يعلموا ذلك وهم منزوون في محالهم جاعلين سداً منيعاً بينهم وبين هذمالآية : «افلم يسيروا في الأرض فتكون لهم قلوب يعقلون بها او آذان يسمعون بها فانها لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور.»

هذا الفهم السيُّ في معنى الدين ادَّانَا الى تغيير معنى التقوى عمـــا كانت عليه فى زمان رسول اللهصلىالله عليه وسلم وزمن اصحابه الكرام . فالتقى على حسب فهم دهمائنا الآن هو الرجل الذي خيم عليه الحمول والكسل وترك الحِد والعمل ولم يترك له في الدنيا أقل أمل ، وكان على تمام الحِهل باحوال الاواخر والأول ، والذي ان مشى كان على مهل ، وان جلسكان في عنقه ميل ، وان دعى الى مهمة اورثها الخلل والزلل . هذه هي صفة التقى عند اكثرنا الآن وهو كما يراه كل متأمل فى احوال سلفنا الصالح مغاير تمام المغايرة لماكانوا عليه مناقض له على خط مستقيم .كيف لا وهذا رسول الله صلى الله عليه وسلم واصحابه وهم اثمة التقوى وامثلة الكمال الديني كانواكما يعلمه الحاص والعام ويرويه التاريخ للانام رجال الجدوالعمل وأهل الشم وألهمم وقادة العلاء والعظم لم يتركوا مظنة للفخار الا وردوها ولا راية للمجد الا رفعوها حتى اعلوا كلة الحق على الاباطيـــل وقوضوا دعائم الجور

يعامون منه الا الشهادة والصلاة والصيام والزكاة والحج. واما ما فيه من آيات الحكمة ومعجزات الفضائل التي بعثت الامة العربية من حدث خالبها الاولى الى ذروة جلالبها التالية فقد ضربوا عبها صفحاً مع أنها هي لباب الدين وزبدة الاسلام والغرض الوحيد من ازاله وتشريعه.

جاء الاسلام موفقاً بين مطالب النفوس من المقاوم المعنوية والمنازل الاخلاقية وبين مطالب الحِثمان من الاشياء المادية ليكون متمعه انسأناً كاملاً عادلاً بين مطالب طبيعية موفقاً بين أميــال جوهرية فيقول الله : « وقيل للذين اتقوا ماذا انزل ربكم قالوا خيراً للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة ولدار الآخرة خبر ولنيم دار المتقين. » ويقول رسوله صلى الله عليه وسلم: « ليس خيركم من ترك دنياه لأخرته ولا آخرته لدنياه بل خيركم من اخذ من هذه وهذه. » ولكن لوى سوادنا الاعظم الكشح عن تدبر هذهالحكمةالبالغة وتابعوا اهواء الامم السابقة في فهم الدين وزعموا أنه محض عبادة ومتابعة عادة ولهم في ذلك افكار ما آنزل الله بها من سلطان . يقول الله تعالى : • ولا تنس نصيبك منالدنيا . » ويقول رسوله صلى الله عليه وسلم : « ان من فقه الرجل استصلاح معيشته وليس من حب الدنيا طلب ما يصلحك . » فاسدل الناس على هذه القواعد العليا أستار النسيان وزعموا من تُلقاء انفسهم ان الدين هو عبارة عن التفرغ الكلمي من علائق الدنيا ورأينا رأي العين اله لم يصنع للرقى حداً تقف النفوس عنده بل سن قواعد عامة وكسركل قيد وضعه المتشرعون الاول جهلاً مهم بسنن الحياة المستقبلة واطلق كل خصائص النفس من اغلالها الاولى وترك اليها أعنتها ولكن بعد إن نقلها الى جادة الاعتدال والحكمة ونحن لا نتظر ان يأتى زمان يقال فيه ان الاعتدال مذموم وان المحمود هو الافراط او التفريط . اذن ما هو السبب فى تأخر المسلمين حتى عن مساواة آبائهم فى عشر فضائلهم ؟ اما نحن فلا نجد السبب الا في هذا الامر المهم الا وهو سوء فهمنا لمعنى الدين وحمله على غير المراد منه واليك التفصيل:

انا قد برهنا فى فصولنا السابقة بالاستناد على الآيات القرآنية والاحاديث النبوية واحوال الجمية الاسلامية الاولى ان غرض الاسلام الاول هو ترقية شأن الانسان مادياً وأدبياً على حسب ناموس الرقى العام الذى استدل عليه باستقراء احوال الانسان وتطوراته ، وانه لم يغادر صغيرة ولاكبيرة بما يطهر النفوس من شوائبها ويجعلها صالحة لأداء وظيفتها الا اشار اليها ونبه بالتعويل عليها وقد تكلمنا على كل هذا بتفصيل لم يجمل للشكوك محلاً فى الاذهان ولا للريب مجالا فى الوجدان . ولكن بالقاء نظرة على مجموعنا الآن نرى سوادنا الاعظم لا يفهم من الاسلام الا انه محض قواعد للعبادة ومجرد دعوات يقصد بها قضاء الحاجات فى الدنيا او نوال الدرجات العلى فى الآخرة ولا

كل انسان باستقراء التواريخ وعلوم العمران ان يستدل على ان هذه المدنية كانت اسرع المدنيات سيرأ واكنثرها بهجة واوسعها بقاعآ واعجها منبتأ وافواها امتلاكأ لأزمة ذويها وتأثيراً على اذهان متبعيها وانها كانت جامعة لـاموسيكل السعادات الاجباعية وهما العلم والعمل . هذه امور يهديها النظر المجرد في ناريخ المسلمين في مبدأ امرهم ولكنا الآن لو اجلنا نظرنا جولة صغيرة على حميع الامم الاسلامية فلا نرى الا عكس ما كان عليه آباؤنا الاول نرى نواميس الانحطاط سائرة بنا القهقري و آخــذة في محو أهميتنا شيئاً فشيئاً مع ان كل العنــاصر المكونة لمجموعنا لمتزل تدعى الاسلام وتحافظ عليه محافظة الانسان على فؤاده . فهل ذلك مصداق لقول متطرفي فلاسفة هذا العصر من ان شأن الديانات عموماً تقيبد الانسان عن الرقى ومنــع النفوس عن التـــدرج في معارج الكمال ؟ كلا . فان اقل نظرة في حالة العرب في جهالتهم ووحشيتهم قبل الاسلام ثم فى مدنيتهم وسرعة رقبهم بعده مما لم يعهد له مثيل عند سواهم تدانا دلالة واضحة على كذب هذه المقولة. اذن هل هذا الآثر مصداق لقول معتدلهم من ان كل قاعدة مهمة كانت ممدنة للامم ومرقية لشأنها في عصر من العصور لم تخل من ان تكون محتوية على جرثومة تمنع الرقى في المستقيل لمضادتها لسنة الازمنة وَالْمُنَاسِبَاتَ ؟ كلا . فانا درستنا أهم نواميس الاسلام في كتابنا هذا درساً مدققاً فلم نره الا مطابقاً لقوانين الحياة البشرية ملائماً لقواعدها

ماتشاهد آثاره وافاعيله فيتاريخ الانسان مما هو مصداق لقول الله تعالي :

سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق . »
 من هنا أيضاً يدرك الممعن النظر سر ذلك التطور المدهش الذي
 حصل في الامة العربية فجملها خير امة اخرجت للناس بعد ان كانت
 من الوحشية بمكان ليس دونه مكان .

فلنبحث في حالة المسلمين الآن وفيها هم واقعون فيه من العلل الاجهاعية التي انهكت قواهم منه قرون عديدة لنعلم اين الداء وما هو الدواء . نع بحث هذه المسألة قبلنا كتاب فطاحل ولكن بغاية الاسف رأينا اكثرهم أغضى كل الاغضاء عن ذات العلة واخذ بجهد نفسه في مداواة الاعراض المرضية وهذا جهد لا يبلغ صاحب أمنيته ما دام سبب المرض لم يزل ينتج افاعيله على حسب قانونه الخاص به ويسير سيره الطبيعي في جسم الهيئة الاجتماعية الاسلامية . اما نحن فلا تريد ان نسلك هذا المسلك الذي لم ينتج فائدة ما بل تريد ان نشقب أغلفة ادواء الشرق المتراكبة على بعضها حتى نصل بعون الله الى معرفة ذات العلة . ومتى عرفناها سهل علينا ولا شك معرفة دوائها وكيفية تطبيقه فنقول:

لا يخفى على كل انسان ان مدنية المسلمين التي تكونت جرثومتها في جزيرة العرب فنفرعت افنانها في مدة قصيرة الامد على اكثر بلاد المشرق لم يكن لها من سبب أولي غير الديانة الاسلامية . ويتمكن (١٠)

وهو متميز عن العوالم الكونية وعن النوع الانساني . والاعتقاد بوجود روح في جسم الانسان متصفة بالذكاء والحرية ومحبوسة في هذا الجسم المادي أمداً لتبتلي فيه . وهذه الروح يمكنها بارادتها ان تطهر هذا الجسم وتنقيه اذا عرحت به نحو السهاء كما يمكنها ان تسفله باستئناسها بالمادة الصهاء . والاعتفاد المطلق برفعة التعقل على الاحساس ووضع الحرية الاخلاقية التي هي ينبوع واصل كل الخريات الاخرى تحت سيطرة الاعتدال الكلي . واعطاء الاخلاق الفاضلة اسمها الحقيقي وهو الامتحان والابتلاء وتحديد غرضها الحقيقي وهو التخايص التدريجي للنفس من علائق الحجيم ، والنهي اساعة الموت بالزهادة . واخيراً الاعتراف علائق المتواطف الفاضلة التي هي وحدها تبرر تلك السعادة . ه

لا شك ان كل من يمعن نظره فها قدمنا من نصوص الديانة الاسلامية وفى قواعد هذه الديانة الطبيعية بر بعينيه ان الاسلام هو تلك الامنية التي تحسسها الفلاسفة وتلمسوها فى سائر ابحاثهم العلمية من قديم الزمان الى الآن ثم يندهش ويتعجب من الخطوات التي يخطوها النوع البشرى بين كل هذه القلاقل الاجتماعية في سبيل الرقي والتدرج متقرباً كل يوم من قواعد الدين الاسلامي على غير علم من افراده ويتأكد ان الاسلام هو الغاية القصوى التي وضعها الخالق جل شأنه امام هذا النوع ووضع فيهم من القابلية والاستعداد لبلوغها

ساطعة واضحة لا تعوزه الى بحث طويل .

أما نحن فأول من يوافق هؤلاء الحكماء على افكارهم من ضرورة تلمس مذهب عام يوفق بين مطالب الجسم والنفس توفيقاً عادلاً ويربط صلاح احدها بصلاح الآخركما هو شأنهما طبيعة . وقد البتنا في فصولنا المتقدمة ان النفس عرضة للإمراض المختافة والمشفاء منها كما هي حالة الجسم سواء بسواء. ولماكان الرجل لا يستطيع ان يحمى جسمه من عوارض الطبيعــة المهلكة الا بتعلمه لقانون الصحة الحسمية فكذلك يجب ان يكون هو ذاته على علم بقانون يسمى بقانون الصحة النفسية ليستطيع ان يمنع نفسه من غوائل الامراض المعنوية القتالة . ولما كان هذان الحوهران المركبان للانسان موضوعين بطريقة بها يتأثر احدهما بمرض الآخر وجب ان يكون ذانك القانونان اللذان بيحنان عن صحتهما متناسبين متلائمين لكيلا يكون في السير على أحدهما اضرار بالآخر. هذه الحقيقة اصبحت في هذا القرن خصوصاً من البدائه التي لايمترى فيها لأن حالة الوجودكله شاهدة بصحتها . وهذه الحقيقة نفسها هي التي بمثتخاصة علماء اوروبا الى تألف ديانة سموها الديانة الطمعية أسسوا بنيانها على دعائم البدائه العامية والحقائق الفلسفية ونحن نستحسن ان نأتي في هذه العجالة على اهم قواعدها مترحمة من كتاب ( الابحاث الاخلاقية على الزمان الحاضر ) تأليف العلامة كارو . قال : • قواعد الديانة الطبيعية هي الاعتقاد بوجود اله مختار خلق الكائنات واعتتي بها نع الاسلام هو الدين العام الباقى بقاء الآنام والقانون الذي تلمسته الفلاسفة الاعلام منذ الوف من الاعوام . اهتم عقلاء الامم من القدم بالبحث عن دين حق عام يقوم بحاجة الجبان المادي والنفس المعنوية ويوفق بين مطالبهما على مقتضى ناموس عادل وقسطاس حكم ويوجد النسبة الحقة بين امياهما بطريقة تمنع تسلط احدها على الآخر . اهتموا بهذا الامر وتحسسوه من كل مظانه لعلمهم بان الانســـان المركب من نفس وجسم اذا لم يراع تمـــام الاعتدال في مطالب هذين الجوهرين وقع في الأفراط في مطالب احدها ومتى حصل له ذلك اخل بوظيفة الحياة ودفع نفسه في تيار شديد القوى لا يسرع به الا ليصدمه صدمة تذهله عن نفسه فيصبح جائحــة على بني نوعه او عضواً مشلولاً فهم . رأى هؤلاء العقلاء وليس بعد الحس دليل اسطع ولا بعد حوادث التاريخ برهان اقطع على انكل المذاهب التي لم تزن مطالب الجسم والنفس بقسطاس مستقيم ولم تحدد لكلا هذين الجوهرين ناموسهما القويم تقسم الانم التي تسود علمها الى قسمين عظيمين ندوم بينهما الفتن المرهقة والقلاقل المزعجة آماداً مستطيلة حتى يسود احد أولئك القسمين على الآخر ومتى امتلك حريته المطلقة ولم يجد امامهمقاوماً يخفف منسيره تطرف واستهدف لكل مايستلزمه الافراط فياحد نوعي مطالب الانسان ولم يلبُّث ان تصيح به الطبيعة البشرية صيحة ترده مدبراً على عقبه فيصبح كَأَن لم يغن بالامس . ومن يتصفح تاريخ الاثم ير بعينيه هذه الحقائق

بمساعدة الملوك والقياصرة ودعمته على دعائم الاخلاص وصدق الطوية مدكل مسلم البها يده تالياً قوله تعالى : « وان جنحوا للسلم فاجنح لها وتوكل على الله انه هو السميع العليم . »



# نظرة

# على الاسلام والمسلمين

قد بسطنا فى فصولت المتقدمة كل اصول المدنية التى انبنى عليها كل ما نراه من الترقى فى العالم المتمدن وأقمنا الادلة الحسية على انها بعض قواعد الاسلام حتى يخيل للرائى انها مستمدة منه ومأخوذة عنه . وبرهنا ضمن ذلك على ان هذه الاسس الاسلامية لا يحتمل ان يعتريها التبديل او يعدو عليها التحويل لانها ملائمة لسنن الوجود ومطابقة لنواميس الحياة البشرية المثبتة بالحس مطابقة لا يمكن تكرانها بوجه من الوجوه وقلنا ان كل ترق يحصل فى العالم وكل خطوة تخطوها العقول فى سبيل الكمال ليس هو الا تقرباً الى الاسلام وانه سينتهى الامر يوماً ما باجماع كافة عقلاء البشر على اعتبار الاسلام فالموساً عاماً للسعادتين وضامناً لراحة الحياتين .

## ١٤٢ وأجبات المسلمين بالنسبة لمحاربيهم

ومن الاعتداء عند المسلمين سب اعدائهــم ولعنهم . لما قتل المشركون عم النبي صلى الله عليه وسلم حمزة ومثلوا به واخرجوا كبده بكى عليه بكاء شديداً وحزن جزناً لا مزيد عليه ودعا عليهــم فانرل الله تعالى : د ليس لك من الامر شيء أو يتوب عليهم أو يعذبهم فانهم ظالمون. ، فكف عن الدعاء عليهم وقال لئن ظفرت بهــم لامثان باربعين منهم فانزل الله تعالى : د وان عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم بهولئن صبرتم لهو خير للصابرين . ، فقال عليه الصلاة والسلام « اصبر واحتسب.»

اما من جهة اسراء الحروب فان النبي صلى الله عليه وسلم أمر المسلمين بمراعاتهم واكرامهم وعدماساءتهم فقال: «استوصوا بالاسارى خيراً. » فصار اصحابه ائتماراً بهذا الحديث يكرمون اسراهم لدرجة انهم كانوا يعطونهم خبرهم لياً كلوه ويكتفون بالتمر.

تدبر رحمك الله ما قدمناه لك في هذا الفصل تر التفاضل الواضح بين هذه العدالة الالهية وبين ما تقرأه من سيرة الرومان وغيرهم من الأثم التي كانت جاءلة نفسها طاءونا مجتاحا للنوع البشري فهامت فيه قتلاً وسفكاً وتسخيراً واستعباداً . واعلم ان كل ما تراه من آثار العدالة في حروب هذا العصر ليس هو الا تقرباً لهذه العدالة الاسلامية التي عوذج لمنتهى ما يمكن حصوله في النوع البشرى . فلندع الجمعيات الساعية لتأبيد السلم في العالم وابطال الحرب تعمل عملها العظيم وتجد فيه فان الاسلام لايهزأ بعملهاهذا بلينشطها فيه حتى اذا تم لها ماتؤمله فيه فان الاسلام لايهزأ بعملهاهذا بلينشطها فيه حتى اذا تم لها ماتؤمله

فاستمرت نيران الحروب بين طائفة المؤمنين القليلة العدد والعدد وبين سائر قبائل العرب مدة مديدة امتحن الله في اثنائها قلوب عباده واختبر صبرهم وطاعهم لاوامره وأمرهم على كل ما يمكن تصوره من المصائب حتى تنقت قلوبهم من كل شائبة وصار ايمانهم أنتى من النقاء وأصنى من الصفاء ثم مكن الله لهم في الارض وجعل كلهم العليا وكلة أعدائهم السفلى فصاروا قادرين على ابادة أضدادهم عن بكرة أبيهم . ولكن كيف يتصور أن يحصل ذلك من دين الاسلام دين المدنية والسلام ؟ حاشا . بل كان الله تعالى يأمرهم بمبرتهم والعدل معهم قال جل جلاله : «لايها كم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من ديارهم أن تبروهم وتقسطوا اليهم ان الله يجب المقسطين . »

ولما مكن الله للمؤمنين ووطد أمرهم وأراد أن يظفرهم على الذين ظلموهم في أول نشأتهم واذاقوهم أنواع الآلام أمرهم أن لا يتبعوا دواعي الانتقام والتشفى لكيلا بخرجوا عن حدود العدل والحكمة وأراهم ان ذلك يعد عدواناً وظلماً فقال تعالى : « ولا يجرمنكم شنآ ن قوم أن صدوكم عن المسجد الحرام ان تعتدوا و تعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على البر والتقوى

لم تأت هذه الاوامر بالنسبة للمقهورين فقط بل يجب مراعاة الاعتدال والشرف والرحمة حتى فى اشاء اشتعال نيران القتال قال تعالى: «وقاتلوا فى سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعدّدوا ان الله لا يحب المعتدين. »

نميش حتى نبيت مطمئنين لا نخاف الا من الله عن وجل. ، فانزل الله تعالى علمهم هذه الآية تطميناً لهم وتسكيناً لروعهم : • وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفهم في الارضكما استخاف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهــم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً يعبدونني لا يشركون بي شيئاً . ، ثم لما تجمهرت علمهم القبائل وأتتهم متحمسة حاقدة بقصد ابادتهم واصطلامهم أذن الله لهــم ان يدافعوا عن انفسهم ويثبتوا واعدأ اياهم بالنصر والتمكين والفتح المبين فقال تعالى : « أذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا وان الله على نصرهم لقدير . الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق الا ان يقولوا ربنا الله ولولا دفع الله النــاس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فها اسم الله كثيراً ولينصرن الله من ينصره انالله لقوى عزيز . ، فكان سيد الوجود عليه الصلاة والسلام ومن معه من النفر القليل يلاقون بصدورهم تلك الحيوش الهمائلة والكتائب المتراكمة المتراكبة وهم مطمئنون متيقنون ان الله تعالى لا بدان يحقق وعده لهم ويمدهم حيث قال: « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم فيالأرضكما استخلف الذين من قبلهم. \* \* • ولقد كذبت رسل من قبلك فصبروا علىماكذبوا واوذوا حتىآناهم نصرنا ولامبدل لكلمات الله ولقد جاءك من نبأ المرسلين . • \* \* وكان حقاً علينا نصر المؤمنين . ، \* «كتب الله لأغلبن أنا ورسلي ان الله قوي عزيز . ،

# 2

# واجبات المسلمين بالنسبة لمحاربيهم

من المجمع عليه تاريخياً ان النبي صلى الله عليه وسلم قام بامر الله عود الاسلامية بمفرده في مكة المكرمة فتمه افراد قليلون منهم نساء واطفال وشيوخ فاضطهد هو ومن اسلم معه اضطهاداً شديداً وعذبوا عذابا الياً بما لا يمكن ان يحتمله الا من برى الهلاك ايسر عليه من الارتداد عن حقيقته مثل ما حصل لحبيب رضى الله عنه حين أسر وعذب بالنار ولما عرضوه للقتل استأذن في صلاة ركمتين فصلاها ثم قال لولا ان تظنوا ان مابي جزع لاطاتهما . اللهما حصهم عدداً ، واقتلهم بدداً ، ولا تبق منهم احداً ، ثم انبرى منشداً :

ولست ابالى حين اقتل مسلماً على اى جنب كان لله مصرعى وذلك في ذات الآله وان يشأ يبارك على اوصال شلو ممزع

هذا ماحصل لاحدهم وماكان يحصل لغيره اشد وانظع مما يطاب تفصيله من كتب التاريخ . فاستمرت هذه المصائب على هؤلاء المسلمين مدة ثلاث عشرة سنة . ثم اذن لهم بالهجرة الى الحبشة اولاً ثم الى المدينة ثانياً فنموا هناك واشتد ساعدهم فرمتهم العرب كلهم عن قوس فظلوا في المدينة في اشد الخوف والوجل حتى كانوا يقولون : « ترى

### ١٣٨ واجبات المسلمين بالنسبة لمعاهديهم

الشديد البطش لم يغفل عن تذكير ابنائه — حتى فى هذه الساعات الشديدة المخاوف — بمعاهديهم لكيلا يلحقوا بهم أقل أذى ؟ قال الله تعالى : « وبشر الذين كفروا بعذاب أليم الا الذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقصوكم شيئاً ولم يظاهروا عليكم أحداً فاتموا اليهسم عهدهم الى مدتهم ان الله يحب المتقين . »

أمامعاملة المسلمين لافراد الايم المعاهدة لهم فلاتفترق عن معاملتهم لاهل الكتاب الذين تقدم الكلام عليهم في الفصل السابق وقد اوصى عليهم سينا صلى الله عليه وسلم فقال: « امرنى ربي ان لا اظلم معاهداً ولا غيره. » وقال عليه الصلاة والسلام: « من قتل معاهداً لم يرح رائحة الحنة . » \* « من امن رجلاً على دمه فقتله فانا برى ، من الفاتل ولو كان المقتول كافراً . » هذا ومن يتصفح تاريخ الايم المتمدة في القرون السابقة يقشعر جلده من سلوكهم مع الايم الضعيفة فانهم ما كانوه يعرفون للحق قانوناً غيرالقوة ولا للفضيلة ناموساً غير القوة . فمن كان ينكده الحظ بأن يصير ضعيفاً كان يقع تحت ذل الاسر والعبودية ويقيد بالسلاسل والاغلال ليكون آلة لمواليه في الحرائة او الصناعة او غير خلك .

# واجبات المسلمين بالنسبة لمعاهديهم الممال

اما يحق لنا نحن بعد هذاكله ان رفع صوتناقائلين : ليحيالاسلام دين المدنية والسلام ؟



# واجبات المسلمين بالنسبة لمعاهديهم

ان حفظ العهد واجب من اكبر الواجبات الاسلامية فلا يبيح الاسلام نقضه لاىسبب من الاسباب الا اذاكان المعاهدون همالبادئون ينقضه كما أنه لا فرق لدينا. في حفظ العهد بين أن يكون معاهدونا من أهل الكتاب او من المشركين . قال الله تعالى : ﴿ يَا ايُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ا اوفوا بالعقود. » وقال الله تعالى بعد تعداده لصفات المؤمن : «والذين هم الاماناتهم وعهدهم راعون. ، هذا ومن يتصفح تاريخ الاسلام من أول نشأته للآن يحقق إن المسلمين رجال يضرب بهم المثل في حفظ العهد وصدق النية فىالقصد وفى تاريخ رسول الله صلىالله عليهوسلم أمثلة تليق أنتوضع نصب أعينقادة الانم في طهارة الذيم وعلو الهمم. ومن يتصفح القرآن الكريم ير فيه من الاوامر لحفظ العهد والنهى عن نقضه ا ما يجعله يتأكد أن الشريعة المحمدية لا تضارعها شريعة أخرى من حشة مطابقتها لقواعد العدالة وشدة يقظها في عدم تعدى حدودها . الا ترى ان الدين في اثناء تحريضه لعصابته الضميفة بالثبات أمام عدوهم

المسلمين بهمة الحقد الديني (التعصب) واضمار الشر لكل من ليس من ملتهم ؟ انا نسمع كل يوم في بلاد المدنية بأمر نازلة من آثار الحقد الديني ما يجعلنا نخجل من سهاعها . فهل سمعت يوماً انه قامت في بلاد اسلامية جمعية جعلت همها معاكسة طائفة من الطوائف التي تدين بغير الاسلام ؟ اللهم لا .

نحن قبــل أن نختم هذا الفصل نود ان نثبت للقارئ أن الحقد الديبي الذي برهنا على تجرد الاسلام والمسلمين منه منسذ ثلاثة عشير قرناً الى الآن كان ديدن سائر الايم وداءها الذي أعيا اطباءها وانه لم يتوصل الى تخفيفه — ولا أقول ملاشاته — الا منـــذ قرن تقريباً ولا نرى لذلك سبيلا أحسن من نقل ماقاله الفيلسوف الطائر الصنت جول سيمون في كتابه حرية الاعتقاد قال : • ان حرية الاديان لبست ببعيدة العهد فان تاريخ العالم كله هو عبارة عن تاريخ الحقد الديني (التعصب). هذا الحقد الديني الذي هو اقدم من الحرية يتصاعد الى أبعد عصر في التاريخ . » ثم عدد آثار التمص المذموم في العالم كله من القرون الأولى الى الاعصار الوسطى ثمقال : «وأخيراً توصلت الروح الفلسفية الى تقرير حزية الاديان في ٤ أغسطس سنة ١٧٨٩ ولكن لم تحقق هذه الامنية العادلة الا في سنة ١٧٩١ وهو تاريخ تحرير اليهود من المظالم. ومع هذاكله فان الثورة الفرنساوية على ماكانت عليه من خلوها من حسن الادارة في الاعمال لم تتمكن من تأسيس الحرية الدينية . من اهل الذمة يتسوّل فنظر الى مجالسيه وقال لهم الما لم ننصف الرجل أيصح أن نأخذ منه الجزية وهو شاب ونتركه يتسوّل وهو شيخ ؟كلا: وأمر له براتب يصرف له من بيت مال المسلمين . فتدبر رحمك الله في هذه النفوس الكريمة والذرائع الرحبة واعجب كيف تمكن الاسلام بنور الله ان يؤثر على أفئدة اولئك العرب الذين كان يضرب المثل بجاهليهم حتى جعلهم غرة في وجه المكارم وآية في عدم الحقد الديني في زمان كانت فيه هذه الاميال الشريفة مفقودة من بين النوع البشري بأسره .

اما من جهة حسن معاشرة المسلمين لمن يعيشون بين ظهرانيهم من أصحاب الديانات الأخرى فما لم يرد مثله في تاريخ البشر قاطبة . نع بلغت منهم حسن المعاشرة لمحالفيهم في المعتقد مبلغاً لاتراه يحصل الآن ولا بين أخوين شقيقين ربيا في عائلة واحدة وتفرعا من نبعة مشتركة . قال مجاهد : • كنت عند عبد الله بن عمر وغلام له يساخ شاة فقال ياغلام اذا سلخت فابدأ بجارنا اليهودي حتى قال ذلك مراراً فقال له كم تقول هذا فقال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يزل يوصينا بالجار حتى خشينا انه سيورثه . • قارن رحمك الله بين هذه المعاشلة المدهشة وبين ما تسمعه في البلاد المتمدنة من الجمعيات السرية والجهرية التي تتألف يومياً ولا هم " لها الا اضطهاد اليهود واذلا لهم . هل بعد ما بيناه في هذا الفصل يستطيع كلاب الفتنة وذئابها أن يسموا

### ١٣٤ واجبات المسلمين بالنسبة للذميين

ما ليس لك به عـــلم فلا تطعهما وصاحبهما فى الدني معروفاً واتبع سبيل من اناب الى ثم الى مرجعكم فالبتكم بماكنتم تعملون . »

روى عن اسهاء بنت ابى كمر رضى الله عنهما قالت: اتتنى امي راغبة في عهد النبي صلى الله عليه وسلم فسألته أأصلها قال نع قال ابن عتيبة فازل الله تعالى: • لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم فى الدين . • الآية وارسل عمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم حلة الى اخيه هدية وهو مشرك .

الاسلام دبن عام لم يجعله الله خاتمة للاديان وهو مريد به انتفريق بين الاهل والعشيرة ولا بين أبناء الوطن الواحد ولا بين النوع الانسانى باكمله بل ان الرجل ليستطيع أن يكون مسلماً وهو في عائلة كل افرادها مخالفون له في المعتقد والمذهب ولا تحمله تلك المخالفة على عمل شيء ضدهم على الاطلاق بل يلزمه الدين بعمل واحباته بالنسبة لهم والمدافعة عن حقوقهم ما داموا مراعين نحوه شرائط المحبة وصدق النية .

الاسلام لا يكلفنا بجميل الحصال ومحاسن الحلال لنفعالها فيا بيناه فقط بل يكلفنا بها لنقوم بها نحو العالم أجمع طارحين على اختلاف الديانات غطاء كثيفاً وحجاباً غليظاً . قال عليه الصلاة والسلام : «خاب عبد وخسر لم يجعل الله فى قلبه رحمة لابشر. » وقال : « تصدقوا على أهل الاديان كلها . » بهذه الاوامر الالهية عمل المسلمون ويعملون ولو اتهمهم بضد ذلك المضلون . كان عمر جالساً بين اصحابه فمر به رجل

### واجبات المسلمين بالنسبة للذميين المسلمين

مقاليد مقادير العالم بأسره بين أيدى المسلمين بلا منازع ولا شريك فانهم كانوا يستطيعون ولا شك ان يحجروا على حرية اديان مخالفيهم مثل ما فعلت الرومان وغلت فيه.

كان الحيش الاسلامي يدخل مكللاً بالفخار في احشاء الممالك المخالفة له اعتقاداً فيجعل اكبر همه تطمين الناس على ديهم وتهدىء روعهم على حفظ معابدهم متعهداً لهم بحمايتهم والدفاع عن ذمارهم ويطلق لهم تمام الحرية في اجراءكل طقوسهم الدينية وعوائدهم الملية: كل ذلك عملاً بتعاليم الاسلام وجرياً على سنة رسول الله عليه الصلاة والسلام.

هل بعد هذا يستطيع مكابر ان ينكر على المسلمين احترامهم للنوع. البشرى اكثر من كل امة سواهم او يجحد ان دينهم اعلى واسمى من ان ببنى على اختلاف المعتقدات الاباحة المطلقة فى سبيل الفتك والقسوة ؟ الاسلام لا يحلل الحبور لمتبعيه حتى مع ألد اعدائهم فى ساحة الوغى وميدان الهيجاء قال تعالى: «وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا ان الله لا يجب المعتدين.»

الاسلام لا يأمر الرجل بقطيعة اهله لمخالفة دينه لدينهم بل يوجب عليه معاشرتهم بالمعروف وعمل كل الطرق فى اداء واجباته نحوهم قال تعالى: « ووصينا الانسان بوالديه حملته امه وهناً على وهن وفصاله فى عامين ان اشكر لى ولوالديك الى المصير. وان جاهداك على ان تشرك بى

### ١٣٢ واجبات المسلمين بالنسبة للذميين

والظلم من شيمالنفوس فانتجد ذا عفة فلمسلة لايظلم نع يرينا التاريخ من آثار ظلم الانسان للانسان ما تقشمر له الابدان ويخجل منه الحيوان وانكل هذه الفظائع كانت تحصل انتصارآ للاديان . نحن لا نتصو"ر ان ديناً سهاوياً يأمر ذويه بالفتك بمن يخالفهم واستئصال شأفتهم بأفظع الطرق ولكنا ننسب ذلك كله الى سوء فهم متبعها وادخالهمالغش والتدليس فها لمآ ربهمالشخصية وأميالهم الهيمية . قد بلغت تلك الوحشية في الأكر'ه لدرجة كانوا يرمون بني نوعهم طعمة للنار المتأججة او فريسة للحيوانات الكاسرة او يربطون رجليه فىذيلى حصانين شديدين ويطلقونهما فى انجاهين متخالفين او يصبون على جلودهم القطران والقاز الغاليين في النار أو يعلقونهم على نيران هادئة اياماً عـــديدة ولا يهتمون بأنينهم ولا زفيرهم فتتساقط لحومهم وتذوب شحومهم . كل ذلك كان يحصل على مرأى ومسمع من الناس فلا يجدون من انفسهم فؤاداً يشفق او احساساً يتأثر بلكانوا يمرون. علمهم متفرحين متشفين .

قل لى بابيك آين هذه الصدورالمتأججة بالاحقاد المتلهبة بالاضغان التي تحمل ذويها على استئصال الايم ومحو اسمها لمجرد رفضها ترك دينها من تلك الصدورالاسلامية الرحبة المملوعة حكمة ورحمة المفعمة مروءة وهمة ؟ تلك الصدورالتي كانت تسمح لنواقيس الكنائس ان تدق بازاء مآذن المساجد بدون ان تحرك منهم ساكناً او تسبب غيظاً بينها كانت

### واجبات المسلمين بالنسبة للذميين 💎 🔨

وقد ترك لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه أعظم اسوة يجب ان نتأسى بها فى معاملة الاجانب عن ديننا ومخالفي معتقداتنا فانه عليه أشرف التحية والسلام كان يحضر ولائمهم ويغشى مجالسهم ويشيع جنائزهم ويعزيهم على مصائبهم ويعاملهم بكل أنواع المعاملات الاجتماعية التي لابد منها في كل حمعية محكومة بقانون واحد وشاغلة لحيز مشترك. روت السنة الكريمة ان سيد الوجود صلى الله عليه وسلم كان يقترض من أهل الكتاب نقوداً ويرهنهــم أمتعته الشريفة لا عجزاً من اصحابه عن افراضه فانه كان منهم المثرون وذوو الاملاك الشاسعة وكلهم مستعد لان يضحي نفسه ونفيسه في سبيل مرضاة نبيه ، ولكنه صلى الله عليه وسلم كان يفعل ذلك تعلياً للامة وارشاداً لها ان الاسلام اكبر واجل من ان يأمر ذويه بقطع العلائق مع من يعيشون معهم في مكان واحد بحجة انهم مغايرون لهم في المعتقد . وفي ذلك دلالة ناطقة على أن المسلم يستطيع أن يعيش بمفرده في بلاد اجبية عن دينه ولا يضره كون اهلها من غير ملته بل ويسمح له ان يتزوج منهم .

ليس فيما بين ايدينا من اسفار المدنية ما يربنا ان هناك فلسفة تهدى الى احترام النوع البشرى بمثل ما يهدى اليه الاسلام ويأمر به . تصفح تواريخ الامم سابقها ولاحقها تر بعينيك من آثار قسوة الانسان على الانسان ما يحملك على اليأس من سيادة ناموس الاحترام النوعى بين افراد البشر ويجعلك تشق بقول المتنبي:

#### • الجبات المسلمين بالنسبة للذميين والمسبة المذميين

حالة المجرمين وحيثيتهم. » ثم ذكر تفصيل ذلك الحور وانتقل من قانون الرومان الى قانون الفر نساويين قبل الثورة الفر نساوية وألصق به مثل هذا الحلل في قواعد المدالة ثم قال : «أن ثورة سنة ١٧٨٩ قذفت كل هذه الامتيازات بنفس الحركة التي محت الالقاب المختلفة التي كانت تابعة لاصالة الشخص او للورائة . »

فقل لى بعيشك كيف لا يفتخر المسلمون بديهم اذا تحقوا ان هذه المسلواة التى يقول عها الفلاسفة انها سبب كل سعادة اجماعية لم تقرر لاول مرة الا فى الجمعية الاسلامية وانها لم تقرر فقط بالنسبة للمسلمين فيما بينهم بل بين اعظم عظيم فيهم وبين احقر حقير من غير ملتهم ؟ اللهم أنا نعتقد أن هذه للمدالة ليست من موضوعات البشر ولم تكن في مكنتهم مطلقاً قبل اربعة عشر قرناً بل هي عدالتك التى غمرت كل شيء وسادت كل شيء فتعنا اللهم بالتدبر في معجزات دينك أنك على كل شيء قدير .

الاسلام يأمرنا بمجاملة الاجانب عن ديننا ومحاسنتهم واكمن لا من سفاء باب المواربة والمداهنة خوفاً منهم أو طمعاً فيهم .كلا . بل عن سفاء نية وسلامة طوية حتى انه ينهانا عن اغتياب أحدهم وذكره بما يكره كما ينهانا عن اغتياب أحدنا سواء بسواء . ولم يحلل لنا بوجه من الوجوه نصب الاوهاق لهم لمصادرة أشيائهم تحتستار القانون الممو"ه أوالعدالة الوهمية كما فعله ويفعله كثير من الايم بالنسبة للمخالفين لمعتقداتها .

يهودياً اشتكي علياً للامام عمر رضي الله عهما — وعلى كما لا يخفي ابن عم النبي وزوج ابنته وأحد المرشحين لمركز الحلافة — فقال له قم ياابا الحسن فاجلس امام خصمك ففعل ولكن مع تأثر لاح على وجهه ، فلما أنهت القضية سأله عمر قائلا : أكرهت يا على ان تجاس امام خصمك ؟ — قال لا ولكني تكدرت لكونك لم تلاحظ المساواة بيننا بقولك لي يا ابا الحسن (لان الكنية تشير الى تعظم). قل لي بعيشك عظماء أمة عظيمة يهز اسمها عروش الملوك والقياصرة وبين رجل من السوقة غريب عن ديانتها ؟ هذا هو تاريخ الايم جمعاء يخبرنا ان المساواة لهذا الحد لم تقرر حتى بين الطبقات المختلفة في الامة الواحدة الا من منذ زمن قريب جداً بما يحدو بنا الى الحزم بان هذه العدالة الحقة لم يعمل بها مطلقاً الا في الامة الاسلامية .

كانت العدالة في الامم المتمدنة القديمـة اسماً بلا جسم وكانت العقوبات تتنوع وتختلف باختـلاف الرتب والالقاب . اما الشعب ذاته فكان تحت رحمة اهواء سادته الاعلين وقادته الغالين . اما المساواة التي يتبجح بها فلاسفة هذا العصر فهي بنت الثورة الفرنساوية الهائلة التي بيعت فيما المهج بالمجان وصبغت فيما الارض بالارجوان . قال المسيو لاروس في دائرة معارفه : « ان العقوبات في روما (عاصـمة دولة الرومان) كانت تختلف دائماً في الجنايات المتشابهة على حسب اختلاف

لإيراد هذا النوع موارد سعادته المرجوة .

بعد أن يقرر الأسلام في إذهاننا هذه المبادي الحبكمية يأمرنا بالتخلق باخلاق الله في معاملة من يلوون كشحا عن شريعته فانه سبحانه وتعالى قادر على ان يعاملهم بما لا يطيقونه ولكنه لا يفعل ذلك بل يعاملهم في الحياة الدنيا اسوة غيرهم وربما ميزهم عن سواهم اذا كانوا أكثر أهلية مهم لنوال السعادة المادية : • ومن برد حرث الدنيا نؤته منها . " نع يأمرنا الاسلام ان نسدل ستاراً كثيفاً على معتقدات مِخَالَفَيْنَا فِي الدِّينِ وَيُحْتَنَا عَلَى مَعَامِلُهُمْ وَنُواعَ الرُّفْقِ وَمُكَارِمُ الْأَخْلَاقُ . قال تعالى : « لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم مِن دياركم ان تبروهم وتقسطوا الهم ان الله يحب المقسطين . ، وينهانا عن أذاهم ومماكرتهم ونصب المحاتل لمشارتهم . قال عليه الصلاة والسلام: « من آذی ذمیاً فالا خصمه ومن کنت خصمه نقـــد خصمته یوم ِ القيامة » \* « من قذف ذمياً حِد له يوم القيامة بسياط من نار . » هذا وديننا الكريم يلزمنا بمساواتهم بانفسنا أمام القانون ويزجرنا أَشِد الزَّجْرُ عَلَى اهْتَضَامُ حَقُوتُهُمْ وَهُوَ الْأَمْرُ الذِّي لَمْ يُسْبَقِ لَهُ مُثْيِلٌ فِي ل تاريخ اي أمة من أمم الارض . أرنى اي أمة تأيدت فها قواعد العدالة , ورسخت فها اصولها لدرجة تقتل احد اعضائها عقوبة له على قتله احد الاجانب عن دينها الرسمى حالة كونها في اوج عظمتها وقادرة على ان تفعل ما ارادت من انواع المظالم في جانهم ؟ جاء في التاريخ الاسلامي ان

و ﴿ أَدَّعَ إِلَىٰ سَامِلَ رَبُّكُ بَالْحِكُمُهُ وَالْمُوعَظَةُ الْحَسْنَةُ وَجَادُهُمُ مِالِّتِي هي أحسن ان ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو اعلم بالمهتدين . » كل هذه الآيات البينات غرست في افتدة المسلمين قاعدتين عظيمتين محتا من نفوسهم كل حقد ديني ولاثتا كل تعصب مذموم : القاعدة الاولى هي فهمهم من منطوق هذه الآيات ان الله سيحاله وتعالى قضى في سابق علمه ضرورة افتراق العالم البشري الى جمعيات ا متحالفة المادئ والغايات متباينة المشارب والاعتقادات فيكون الساعى ضد هذا القضاء الألهى بغير ما رسم له عاصيا ربه مستحقاً سخطه وغضبه . القاعدة الثانية هي استنتاجهم من هذه الآيات نفسها ان تنك الناس عن دين الله سبيه تفاوت مداركهم في الفهم واختلافهم في درجات العقل وان لا سبيل الى انتشار هذا الدين الا بين من أسعدهم الحبد بادراك سره وفهم المراد منــه ولذلك أمرهم ان يسعوا الى نشر الحقيقة الاسلامية من بابها وهو الدعوة الها بالحكمة والموعظة الحسنة وبالحدل الذي لا تكون عاقبته وخمة على أحد الحاسين. هاتان النظريتان اللتان يفهمهما المسلمون من كتابهم الميين تجعلاهم لاينظرون في اختلاف الاديان والمتدينين الا اشياء مرادة لله تعالى سبق بها قضاؤه واستلزمتها حكمته ليتم الابداع الذي اراده وقدره لهذا النوع البشري . ويزيدهم رسوخاً في عقيدتهم هذه ما آنته علماء العمران حديثاً من ان اختلاف النوع البشرى ضرورى لانماء المدنية واستمرارها ولازم

في انفسهم مع علمنا بان اكثر الامم محبة لدينها واحتفاظاً به هيأ شدها حقداً على مخالفها ؟ أنه توصل لذلك بطريقة لم نسمع بها عن قادة المدنية ولم يقررها العالم العلمي الا من منهذ امد قريب اي بعد ان وقف علماء الانسان والعمران على اسرار النفس وتأثير المدنية علمها . ﴿ فَيَهَاكَانَتَ رَوُّسَاءَ آكَثُرُ الأَدْيَانَ الأَّخْرَى يَقُولُونَ لِمُتَّبِعِهُمُ ۚ أَنَّ اللَّهُ قَد أمر ان تكون العائلة البشرية كلها أمة واحدة متحدة الدين والاخلاق والعادات فاعملوا على تأييد هذا المبدإ ما استطعتم لذلك سبيلاً فان اختلاف النوع البشرى يسخط الله لمعارضته لارادته الازلية كان الله تعالى يوحى الى نبيه لباب الحكمة قائلاً له وللمؤمنين : ﴿ وَلُو شُاءُ ربك لحِمل الناس امة واحدة ولا يزالون مختلفين الا من رحم ربك ولذلك خلقهم » \* « ولو شاء ربك لآ من من في الارض كلهم حميماً أَ فأَ نَتَ تُكَرَّهِ النَّاسِ حَتَى يَكُونُوا مَؤْمَنِينَ \* ﴿ اللَّهُ لَا يَهُدِي مِنِ احْبِيتَ ولكن الله يهدي من يشاء . »

وبينهاكان رؤساء اكثر الاديان يأمرون متبعيهم باستعمال اشد الطرق الاكراهية فظاعة لجل الناس على الدخول فى ملتهم ولو ادى ذلك الى قتل الابرياء وتبتيم الابناء وتحريب العمران وزعزعة أركان السلام كان الله تعالى ينزل على رسوله من سهاء الرحمة آي الحكمة قائلاً له وللمؤمنين : «وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر » \* « لا اكراء في الدين قد تبين الرشد من الني . » \*

## واجبات المسلمين بالنسبة للذميين أي لأهل الكتاب الذين هم في ذمة المسلمين

من يتدبر في تاريخ الانسان من مبدئه الى يومنا هذا يتحقق ان عبته لدينه قد تغلبت فى فؤاده على كل محبة سواها فتراه يضحى نفسه وأهله وماله فى سبيل تأييده ونصره وهو قريرالعين منشرح الحاطر. هذه المحبة الدينية فهمها اكثر الاقوام على غير المراد منها وقذفوا بها الى الافراط الهائل حتى حببت اليهم اجتراح كل انواع المظالم واقتراف انكاء الحرائم نحت حجة نصر الدين وكبح جماح الملحدين. حصل كل ذلك لحجل المتدينين لنواميس الحياة البشرية وقوانين الهيئات الاجتماعية مما كان له اسوأ أثر فى تاريخ امثال هذه الامم الحقود.

اما الاسلام وهو دين المدنية الحقيقية وملاك السعادة الانسانية فقد اختط لمتبعية من هذه الحيثية خطة ليس في مقدور مجموع الفلاسفة عموماً ان يقرروا مثلها في اذهان أممهم ولو بلغوا من السلطان على الافكار ابعد غاية . كيف توصل الاسلام ياترى الى اقتلاع جذور الاحقاد الذينية من عقول متبعية بدون ان يقلل شيئاً ما من محبت

كاملاً . وفى الواقع بينا كان آباء ارقاء المسلمين واخوانهم هائمين في الفيافى والقفار كان هؤلاء فى الجمية الاسلامية موضوع الاحترام والتجلة وشاغلين لأسمى المراكز الاجهاعية فى الادارة والحربية مثل بلال وسالم وسلمان وغيرهم . اما وحق المساواة والحرية لو علم ملوك السودان ان عمر بن الحطاب الذى كانت تهتز عروش الملوك عند ذكر اسمه قال لجلسائه ان أبا بكر سيدنا واعتق سيدنا (يعنى بلالاً) لنزلوا عن عروشهم وقدموا انفسهم ارقاء لهذه الجمية التي تجعل عبيدها سادتها نظراً لمزاياهم الشخصية وخصائعهم الذاتية .

قلناكل هذا ولكن هل الاسلام أقر الاسترقاق على وجه الاطراد ولم يشر بطرف خنى يفهمه اللبيب انه سيكون يوماً ما شراً لاخيراً كما هو شأنه الآن؟ مع أشار الى ذلك باشارة صريحة يفهمها كل انسان ولا سبيل لتأويلها فقال عليه الصلاة والسلام: • شر المال فى آخر الزمان المماليك . »

انظر ببصيرتك الى هذه المعجزات العلمية وروض فكرك في الديانة الاسلامية وكذب ولو بقلبك الطغام الذين ألصقوا بها المشان الوهمية والمعاير الخرافية فقالوا انها تعتبر الرقيق حيواناً وتحت على النخاسة وتندب اليها . ومفتريات أخرى تايت في المجامع وتشبع بها كل سامع . ولكن لا بد للحقيقة أن تظهر وللباطل ان يدحر وللاسلام ان يعرف ويشهر : « ولتعلمن نبأه بعد خين . »

دخول الغريب الى العائلة يقضي على افرادها باحترام بعضهم بعضأ امامه .كل هذه المزايا أثرت على المرأة تأثيراً حِسناً أهلها لان ترتق سلماً من التهذيب وبترقى المرأة تحسن شأن النوع البشري وارتقى تبعاً لها الى ممارج الفلاح . أما الآن فلم يبق لزوم للاسترقاق فان الاعمال قد خفت وطأتها عن عواهن البشر وجاءت الآلات الميكانيكية فأراحت الانسان كثيراً عماكان عليه في الازمنة السابقة . ، انتهى باختصار . نقول ولوكانت الديانة الاسلامية ابطلت الاسترقاق من منذ ثلاثة عشر قرناً لكانت خالفت سنة الوجود وجاءت بأمن يؤخر متبعما عن الرقى والمدنية . ولكن حاشاها من معارضة نواميس الحضارة فانها اقرته بعد ان حصرته في دائرة محطها الحكمة والعدالة وأسنعت على الآسر والمأسور نعماً لا يمكن تفضيل إحدها على الآخر فها فام سبحه الا في الحروب الشرعية ضد الامم الوحشية غير المسامة بينها كانت الامم الاخرى متبعة فى الاسترقاق طرقاً بربرية يأنفها الانسان ويستقبحها جمل للارقاء حقوقاً ماكان يحكم بها أحرار الامم الاخرى فى اكثر الممالك حضارة وتهذيباً . ولوكانت الامم البربرية تعلم مقدار عنــاية المسلمين بارقائهم وشفقتهم علمهم ومساواتهم اياهم لأنفسهم لقدموا فلذات اكبادهم عبيداً لهم ولرجوهم قبولهم كما يرجو الأب الشفوق ناظر مدرسة حكيمة ليقبل ابنه في سلك تلامذته لكي يراه يوماً ما آدمياً حراعية لسير تلك النواميس الطبيعية السائدة على الانسان مراعاة تدهش المتبصر ونبهت المتدبر . فينها نرى القوانين والقواعد الوضعية التي رقت المجتمعات حيناً من الازمنة السابقة صارت الآن مما لا ينطبق أصلاً على الاحوال الراهنة نرى بعكس ذلك القواعد الاسلامية حافظة شيبتها لم يعترها هرم ولم يعتورها سقم . نراها لم تزل ولن تزال كما كانت تنطبق على كل جمعية وتلائم كل استعداد وقابلية . ذلك لابها هي نفسها تلك النواميس المرقية التي ظل يتحسسها علماء العمران من أول نشأة الانسان للآن .

نحن لا نقدم كل هذه المقدمة انبرهن للعالم ان الرق قاعدة من قواعد الاسلام يجب أن يوجد للآن . ولكنا نريد ان نعال عدم ابطال الاسلام له في أول نشأته بالبرهان الحسي والدليل المشاهد ولا نرى لاجل هذا دليلاً أقوى من نقل قول العلامة لاروس في دائرة معارفه . قال : « ان الحروب أفادت النوع البشري كشيراً حتى أن أسوأ نتيجة من نتائجها وهي الاسترقاق لم تحل من فائدة كبرى ومزية عظمي . ولا يستغربن القارىء هذا الامر فان ترقى النوع البشري قد يأني احياناً من طرق لا يظن مجيئه منها : فبالاسترقاق تحررت المرأة من ذل الاسر الذي كانت فيه عند بعلها فأنها كانت عنده لا نفترق عن العجماوات والبهائم ولما جاء الرقيق رفع عن كاهلها كثيراً من المصاعب التي كانت منوطة بادائها وأسهاها نوعاً ما في عين الرجل لان

آحس بوجودها فلاسفة العمران مثل (أوجست لكنت) و(هجل) و (سبنسر) وغيرهم لانهم رأوا النسوع الانساني متبعاً سلسلة في الترقيات منتظمة الحلقات لا يمكن تخلفه عنها بوجه من الوجوه رغماً عن الفتن التي تعتريه والثورات والمظالم التي تنشب فيه. بل قالوا ان كل هذه العقبات التي تظهر للنظر البسيط عوائق وحوائل ما هي الافواعل تسوق الى الامام وتحرج الانسان من الحلط الى النظام . فكل حكمة يقولها الفلاسفة مهما ظهرت للسامع المجرد سامية عالية فلا تتصور أنه يمكن العمل بها في كل طبقات الامم الا اذا لوحظ معها سير تواميس التدرج البشري وتطوره وههات ان يصل الحكماء الى سير تلك النواميس بالدقة مهما كانوا مطلعين أو منقبين .

ان من يمن نظره فى تطورات الانسان وتدرجه فى الترقى الفكرى والمادى ير بطريقة محسوسة ان كل تطور دخل فيه شعب من الشعوب لم يحصل الا فى الوقت الذى صار فيه الحسم العام للهيئة الاجهاعية مهيئاً ومستعداً للدخول فيه . ان نواميس الحرية والمساواة لم تشرق على أفق بعض ممالك أوروبا المماراً بقول فيلسوف أو ساعاً لنصيحة حكم . كلا . بل تقدم ذلك مناسبات ومقتصيات هيأت جسم الهيئة الاجهاعية الى قبول شكل آخر غير الشكل الذى كانت به . وهذا بحث لوأطلقنا له عنان القلم لأدانا الى تطويل ليس هنا موضعه . بناء على هذه القواعد الاساسية الثابتة جاءت الدياة الاسلامة

المساواة لم يحلم بها فيلموف للآن حتى فى آخر القرن التاسع عشر ولا يتصور أحد من متشرعي هذا القرن أن من الممكن حدوث هذه المساواة ولا بين اكثر الامم مدنية وعدلاً . فمن يلومني الآن اذا قلت بارفع صوت ان هذه المساواة هى آخر ما يمكن حدوثه بين البشر وان كل خطوة تخطوها الامم المرتقية فى سبيل تعميم هذا المبدأ العظيم ليس هو الا تقرباً من هذا الاس الاسلامى ؟ ومن يكذبنى اذا قلت ان هذه المساواة الحقة لم تسطر للآن الا فى الكتب الاسلامية : اللهم اهدا المسلمين للتمتع مجمال ديهم وألهمهم ذكرى، مؤثل مجدهم .

هنا يحتمل أن يسألنا سائل فيقول اذا كان الاسلام كما ذكرت قرر المشاواة بين الارقاء والاحرار الى هذه الدرجة وأظهر لهم من الشفقة والرحمة ما لم يحصل مثله في تاريخ البشر بأسره حتى قرر قتل الحر العبد وعدم قتل العبد بالحر فلماذا لم يقرر ابطال الرق ومحوه وفهل كان ابطال الرق أشد صعوبة من ابطال عبادة الاوثان ؟ فنجيب ان الاسلام دين عام لم يأت الالاجل ان يتبع ويسار بحسب تعاليمه ولا يصح ذلك الا اذا كانت أوامره ونواهيه ملائمة للطبيعة البشرية التي فطر الناس علمها ومناسبة للبواعث والاميال الانسانية التي لا مفر من التأثر بتأثيراتها ومشاكلة للنواميس السائدة على الجمعية الآدمية من التأثر بتأثيراتها ومشاكلة للنواميس السائدة على الجمعية الآدمية رغم أنفها وعلى غير علم من أفرادها ليرنتي النوع الإنساني تدريجاً من حالة البيمية التي كان فيها الى ذروة المدنية التي سيلاقيها وهذه النواميس حالة البيمية التي كان فيها الى ذروة المدنية التي سيلاقيها وهذه النواميس

وقال له يا ابن السوداء فما أتم هذه الكلمة حتى التفت اليه النبي صلى الله عليه وسلم وقال له : • طف الصاع طف الصاع ليس لابن البيضاء على ابن السوداء فضل الا بعمل صالح ، فوضع ابو ذر عند ذلك خنده على التراب وقال للزنجي: ﴿ قَمْ فَطَأُ عَلَى خَــدى ﴾ وكان عبد الرحمن بن عوف اذا مشى لا يفترق عن عبيده لتشابه ألبسهم وتشاكل ازيائهم وعدم تقدمه علمهم . وروى ان الامام علياً رضى الله تعالىءنه ذهب مرة الىالسوق مع رقيقه فاشترى نوبين احدهما آكثر نمناً. من الآخر فأعطى خادمه الأثمن وأخذ لنفسه الآخر فقال له الرقيق: « أنت يا مولاى أحق بهذا الثوب، فقــال له أمير المؤمنين : « كلا الك أولى به منى لالك شاب وأما أنا فقــد هرمت ، وكان عمر بن. الخطاب رضي الله عنمه يقول: • ان أبا بكر سميدنا وأعتق سمدنا » ( يعني بلال الزنجين ) . فانظر بأبيك كيف ساد حب المساواة في أفكار الصحابة وهم ملوك العرب في الجاهلية حتى صار مثل عمر لا ينظر الى بلال الزنجي الا من حيث خصائصه لا من حيث لوبه ولا اصالته ! ولما احتضر عمر ولم يرد تعيين خلف له سمع يقول: ﴿ لُو كَانَ سَالْمُ مولى أبي حذيفة ( أي رقيقه سابقاً ) حياً ما جعلتها ( أي الحلافة ) شوري ،

· فهل سمعت أيها القاري، في تاريخ البشر أن حب المساواة والاخاء والحرية ساد في أمة من أم الأرض الي هذه الدرجة ؟ إن هذه

بتقاطعهم وتنابذهم وجهلهم قد نبذوا دينهم ظهرياً واستوجبوا سخط الحالق باتباعهم لاهوائهم . نع ان هذه الاحاديث تدلنا على ان التقاطع والتباغض ينافي الاسلام بالمرة بل هو مروق منه فان الله سبحانه وتعالى لم ينزل هذا الدين للافراد بل انزله لعموم الجمية فان اكثر أوامره لا يمكن العمل بها الا بالالتئام والوئام لا بالتقاطع والانفصام . قال عليه الصلاة والسلام : « الاسلام الى الجماعة احوج من الجماعة الحوج من الحماء ال

## استطراد الى الرق في الاسلام

نحن لا نحب ان نختم هذا الفصل قبل أن نري القارئ الليب احكام الديانة الاسلامية بالنسبة للارقاء فان في ذكر هذه المسألة فوائد جليلة جداً نجعلنا ندرك الفرق الهائل بين العدالة الالهية والعدالة البشرية فنقول: كلما رأيته من حقوق المسلم على المسلم ينطبق تماماً على الارقاء فهم بحكم الشرع اخوان مواليهم للحديث الشريف: « اخوانكم خولكم جعلهم الله تحت ايديكم » الخ وبناء على هذا فليس لاعظم عظم حق في النفاخر على عبد زنجي مسلم مهما كانت صفته .

ومما يجمل الاستشهاد به في هذا الموضوع ان أبا ذر الغفارى رضى الله عنه كان يناقش عبداً بحضرة النبي صلى الله عليه وسلم فغضب منه

واجب السي في اعلاء كلة الامة وتأييد مركزها وقرر ان اعظم عبادة يحبها الله تعالى هي السي وراء تحقيق السعادة العمومية . قال عليه الصلاة والسلام من حديث : « ان صبر احدكم ساعة في بعض مواطن الاسلام خبر له من أن يعبد الله وحده اربعين عاماً . » وقال عليه الصلاة والسلام : « صلاح ذات البين خبر من عامة الصلاة والصوم . » وقال عليه الصلاة والسلام : « عدل يوم خبر من عبادة ستين سنة \* من قضى حاجة لاخيه فكانما خدم الله عمره \* من مشى في حاجة اخيه ساعة من ليل او نهار قضاها أو لم يقضها كان خبراً له من اعتكاف شهرين \* من علم علماً فكتمه ألجه الله يوم القيامة بلجام من نار . »

لا شك ان من يتأمل فيما سردناه هنا من الاحاديت الشريفة ير بعينيه ان مقصد الله جل وعلا من سن الاديان ليس هو النهالك فى العبادة الجسمية او التفانى في الزهادة المضنية بل تصده تهذيب الجمعيات البشرية وترقيتها الى أوج مدنيتها بسيادة النواميس الممدنة على افرادها . ألا ترى انه يقول ان سماع كلة حكمة خير من اعتكاف شهرين وان اصلاح ذات البين خير من عامة الصلاة والصيام ؟

اللهم ارزق المسلمين تبصراً فى دينهم وهمة لمحو الحزعبلات من اذهانهم حتى يستطيعوا ان يروا الاسلام بالعين التي يجب ان يرى بها فان من يفهم ما نقلناه هنا من الاخبار النبوية يتحقق ان المسلمين الآن

وألمها جسم: « ويؤثرون على انفسهم ولوكان بهم خصاصــة » . ثم تأمل فيم تستلزمه هذه المحبة من الاوصاف التي يفتخر بها هذا الانسان ويدعى استناداً علمهـ إنه ارفع من الحيوان . هل بعد هـــذا الماسك العجيب بين افراد آبائنا الاول نستغرب سرعة امتلاكهم لأزمة هذم المعمورة مع قلة عددهم وعددهم ؟ هــذه المحبة الحقة كانت شأن كل فرد من الافراد سواءكان اميراً او حقــيراً غنياً او فقيراً وما كان يصد ذا المركز السامي ما هو فيــه من الرئاسة عن اجراء واجهـــة بدون اخلال بوظيفته . اجتمع مرة قراء البصرة الى ابن عباس وهو عامل علمها (اي والمها) فقالوا لنا جار صوام قوام يتمنى كل واحد منا أن يكون مثله وقد زوّج ابنته من ابن اخيه وهو فقير وليس عنده ما يجهزها به فقام عبد الله بن عباس فاخذ بايديهم وادخلهم دار. وفتح صندوقاً فاخرج منه ست بدر فقال احملوها فحملوا فقال ابن عباس: ه ما انصفناه اعطيناه ما يشغُّله عن قيامه وصيامه ارجعوا بنا لكي نعينه على تجهيزها فليس للدنيا من القدر ما يشغل مؤمناً عن عبادة ربه وما بنا من الكبر ما لا نخدم اواياء الله تعالى . » ففعل وفعلوا .

بسريان هذه المحبة الصحيحة فى الامة الاسلامية الاولى تأيدت دعائم المساواة والحرية والمدالة فيها تأييداً لايبلغ شأوه ولا يتحصل بغير الاسلام على جزء منه مما سنتكلم عليه تفصيلا فى فرصة أخرى .

هــذا وقد اناط الدين الاسلامي بكل فرد يمن افراد المسلمين

#### واجبات المسلمين بالنسبة لبعضهم ١٧٥

واوصلهم الى مجد لم يتق اليه سواهم . تم للم ذلك بعد التقاطع والتنابذ بفضل الديانة الاسلامية والعمل بأوامرها السهاوية . ولو أردنا ان سنقل هنا ما ورد فى ضرورة التحاب بين المسلمين للزمنا صفحات كثيرة جداً فنكتني بايراد حديث شريف يدلنا على نقصان اسلام الذين يدعونه زوراً حالة كومهم لا يهتمون الا بأنفسهم وملاذهم صارفين النظر عن كل ما يعود بالنفع على اخوانهم وهو : « ومن أصبح لا يهتم بالمسلمين فليس مهم »

وانورد هنا بعض حقائق اريخية تدلنا على مبلغ المحبة الاخوية التي كانت موجودة بين افراد الجمعية الاسلامية الاولى ليتعظ بها ابناء هذا العصر وليعلموا انهم بلغوا منها درجة لا تحصل ببن اخوين شقيقين فى هذا الزمان . قالحذيفةالعدوى : « انطلقت يومالىرموك أطلب ابن عم لی ومعی شیء من ماء وأنا اقول ان کان به رمق سقیت. ومسحت به وجهه فاذا أنا به فقلت اسقيك فأشار الى أن نعم فاذا رجل يقول آه فاشار ابن عمى الى أن انطلق به اليه قال فجئته فاذا هوهشام بنالماص فقلت اسقیك فسمع به آخر وقال آه فاشار هشام انطلق به الیه فاذا هو قد مات فرجعت الى هشام فاذا هو قد مات فرجعت الى ابن عمى فاذاً هو قد مات. » انظر الى هذه الارواح الطاهرة التي تشعر ببعضها حتى في ساعة لا تستطيع الوالدة فها ان تفتكر في فلذة كبدها . انظر الى هذه النفوس الزكية التي تؤثر غيرها علمها في ساعة هولهـــا عظيم

اليوم فني الغد . ولهذا بجب السي فى تطهير تلك المحبة وجعلها خالصة كا يسمى لتطهير الايمان من شوائب المكفرات حتى يتم له الحصول عليها ولن يتم له ذلك الا بالتبصر فى مبلغ علاقاته مع بنى ملته وفى نتائج ركونه اليهم او ابتعاده عهم وفى عواقب الاخلاص لهم أو مداراتهم بشرط أن يكون عالماً بحقيقة الحياة وتكاليفها ليرى رأي العين انحياته مرتبطة بحياتهم وموته بموتهم : اذا تم له الحصول على هذا التبصر كما يجب يجد نف مسوقاً رغم انف الى اخلاص الحب لبنى ملته كما يكون مسوقاً للالتجاء الى حصن شامح هرباً من سيل جارف .

هذه المحبة التي يدعو الها الاسلام هي مناط كل سعادة اجماعية وملاك كل مدنية حقيقية . ادرس أحوال الايم المتمدنة وتأمل جيداً في دقائق أجزانها تر أن اكثر الايم تماسكاً بين آحادها وتلاصقاً بين افرادها هي أسبتهم الى مضهار السعادة الحيوية وأولهم كلة في الاحوال العمومية . وتر مثل هذه الامة لا تعثر حتى تقوم ولا تهمد حتى تنشط فينها تراها مرتبكة في أمورها الخارجية ومهددة في منابعها الحيوية بما يقرب اليك الحزم بقرب سقوطها ووشك انحلالها لا تلبث أن تراها عامت تنفض عن رأسها غبار الارتباك وصاحت بمن يناويها من كل جانب فبددتهم بغير سلاح ورفعت في سر هربهم الاقداح . هذا من اسرار الهاسك الذي هو نتيجة المحبة وليس ما تراه في الايم اليوم الاحبرار الهاسك الذي هو نتيجة المحبة وليس ما تراه في الايم اليوم الاحبراء أيسيراً مماكان بين آبائنا الاول فرفعهم الى أوج لم يناه اللآن غيرهم

الاسلام ومحكومين بقوانينه . (ثالثاً) إلى معاهدين او مسالمين لحكومة الاسلام . (رابعاً) إلى محاربين له . فلنتكلم الآن على الواجبات المفروض على المسلمين مراعاتها بالنسبة لكل قسم من هذه الاربعة اقسام فنقول :

#### واجبات المسلمين بالنسبة لبعضهم

يجب على المسلم بالنسبة لسائر المسامين أن يلاحظ نحوهم كلف تستلزمه الاخوة الحقة مثل المحب والمساواة في سائر الحقوق الطبيعية والسياسية . نع يجب على المسلم أن يعتبر سائر اعضاء الجمعية اخواناً له بصرف النظر عن اختلاف شؤونهم وتباين أصولهم والوانهم وان لا يكون مناط الهايز بينهم الا المزايا الشخصية والمكتسبات الذاتية مع حجل هذه الميزة موكولاً الحكم فيها الى جانب الخالق جل شأنه وعدم غنائها عن صاحبها امام القانون العادل .

أما التحاب بين المسلمين فهو شرط اولى في شرائط الايمان لقوله عليه الصلاة والسلام: « لن تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولن تؤمنوا حتى تحابوا ، و ريد هنا أن ننبه ان هذه الحبة يجب أن تكون صادقة خالية من شوائب الرياء والدهان والا صارت نفاقاً ان لم ينكشف سره

يكون هو عضواً منها مسالمة لأتحاد المصالح لجمعيات أخرى تنافيها في سائر الحشات او في أكثرها . (رائِماً ) تكون حمعتنـ 4 معادية لجمعة . أُخرى لاختلاف المسائل الحبوية بنهما . فالثلاث احوال المتقدمة لا ّ تخلو منها ابدأ حمعة من الجمعات الكبرة الحبة وقد ينضاف الها الحال الأخبر حناً من الإحبان او احباناً كثيرة على خسب اهمتها في الوجود فانا نرى باعيننا ان اكثر الانم مدنية وأهمية تجبرها دواعي الاستعمار الى مواصلة الحروبكل آن حرصاً على مصالحها ولومع قبائل صغيرة . مجرد النظر الى هذا التقسم يوجب الاعتراف بأنه تقسم طبيعي لا مناص منه لانه لسان حال كل أمة متمدنة وغير متمدنة معاصرة لنا او بميدة العهد عنا . فقول الآن ان كل شريعة عادلة يجب أن تضع لكار من هذه الاقسام الاربعة واجبات تنيط رعاياها بملاحظها أمامكل قسم منها بشرط أن تكون تلك الواجبات منطبقة على العدالة الحقة وموافقة لسنن هذا الوجود . وهذا أمر لم يتوصل الى اتمــامه وتنفيذه على حسب نواميس العدل الحق الى هذه الساعة الا الدين الاسلامي واليك التفصل والبرهان:

الاسلام يقسم العالم في نظره الى اربعة اقسام كما قدمنا ويحدد بالنسبة لكل قسم منها واجبات خاصة ويفرض على المسلمين مراعاتها وملاحظها . فالناس أمامه تنقسم : (أولاً) الى مسلمين . (ثانياً) الى ذميين وهم اهل الكتاب من اليهود والنصارى الذين يكونون في ذمة

اتقوا ما ذا أنزل ربكم قالوا خيراً للذين احسنوا فى هذه الدنيا حسنة وفى ولدار الآخرة خير ولنع دار المتقين \* ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفى الآخرة حسنة وقنا عذاب النار . \* هذا حديث رب الاسلام : \*ومن اسدق من الله حديثاً . \*

لا يجن المسلمون على دينهم باكثر مما فعلوا ولينظروا اليه نظر عقل وروية ليروا أن اكثرهم الآن لا يتبعون الا اهواءهم وافكارهم ولا يمنعوا علماء المدنية من الالتفات الى الاسلام بما يدسونه ظلما اليه ، ولمعلموا أنه سيأني يوم في مستقبل قريب جداً يظهر الاسلام في اوروپا برونق يشبه ماكان عليه في زمن سيد الوجود صلى الله عليه وسلم : « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق انه كان وعده مفعولا . »

#### 

## الواجبات الاجتماعيت

لا يخلو أي انسان خصوصاً في العصور المتمدنة من أن يكون: (أولاً) عضواً في جمعية يحكم بقانونها ومشاطراً لاعضائها الآخرين في المعتقد واللغة والمقتضيات الطبيعية . (ثانياً) يكون مرتبطاً بعلائق الوطنية والمحكومية مع قوم ينافونه في المعتقدات والعادات . (ثالثاً) تكون جمعيته التي

#### • ١ ٧ مقلم العمل والجد في نظرالاسلام

ويعملون في نخيلهم . ، هذا ومن يتدبر تاريخ الصحابة والتابعين ير مثالاً لهمة واقدام وعزم يحق للنوع الأنساني ان يفتخر به حقيقة وان يتوق للوصول الى بعضه . ماذا يرى ؟ يرى شرذمة قليلة كانت منزوية بين الشماب والهضاب وهي من الفقر والفاقة بتكان لا يساويها فيـــه غبرها من الامم قامت تنفض عن رأسها تراب الحمول والضعة التمسارآ بلَّمثال ما قدمنا من الآي الكريمة والاحاديث الشريفة ولم تزل واضعة أياها نصب عينها حتى بلغت في مدة ثمانينسنة من الملك وسعة السلطان وامتداد دائرة النفوذ ما لم تبلغه دولة الرومان في مدة ثمانمـــائة عام ــ بلغت هذا الملك كله واخضعته لسيطرتها بطريقة نقرب أن تكونطوعاً لا كرهاً اذا قيست بما كان يستعمله الرومان من ضروب القسوة والوحشية وإضطهاد المذاهب الدينية . طالع تاريخ القرن الاول من الاسلام تر بعينيك من عجائب الهمم ما لا نستطيع ان نصفه هنا ولو بوجه عام مما لا تعد همم متمدني هذا العصر بجانها الاكسلا وجيناً .

اذا كان الامر هكذا فأين ذهبت الآن تلك الشهامة القلبية والهمة الاسلامية ثم كيف حل محلها العجز والحور حتى عن نوال ماكان شائعاً عند نساء اسلافنا من مكارم الحلال وشرائف الحصال ؟

لم يكف الامة الاسلامية ما هي فيه من الاستكانة حتى قامت بلسان بعض مرشديها تنسب تلك الحالة الى الاسلام زاعمة ان لها الاخرى ولغيرها الدنيا . كلا . ان للاسلام الدنيا والأخرى معاً : «وقيل للذين

#### مقام العمل والجد في نظرالاسلام 🛛 🗣 🕽

معينة فن عارضها عارض ارادة الله تعالى ومن وفق اعماله على نهجها الله بغيته وفاز بمطلبه وان الرزق والكسب خاضعان لهذه النواميس المقررة فمن خالفها حرم ومن لاءمها رزق . وان من أهم نواميس الكسب التبكير للحاجة والحد فيها . قال عليه الصلاة والسلام : « من حد وجد ولكل مجتهد نصيب ، الصبحة تمنع الرزق . » وقال عمر بن الحطاب وهو أحد من يجب الاقتداء بهم : « لا يقعد أحدكم عن طلب الرزق ويقول اللهم ارزقني فقد علمتم ان السهاء لا تمطر ذهبا ولا فضة . » ومع كل هذا فانا نستطيع أن نسكت كل معارض ونفحم كل مجادل في السبي على الكسب والحد وراء الامل بقوله صلى الله عليه وسلم : « اسعوا فان السبي كتب عليكم . »

هذا والاسلام يحبب الى متبعيه الذين يعسر علمهم الكسب أن يهاجروا الى حيث تسهل لهم المديشة وتلين الحياة هرباً من الفقر الذي يقول عند سيد الوجود: «كاد الفقر أن يكون كفراً ، ، ومحامياً من أن يكون الانسان عالة على غيره . نع الإسلام يبعث ذويه الى السبي فى طلب قوام الحياة ولو بافتحام الاسفار ومواصلة التسيار وخوض العباب ومجشم الاوصاب قال عليه الصلاة والسلام: «سافروا تصحوا وتغنموا . »

على هذه السنن البينة سار اصحاب سيدالوجود . قال الامام احمد : وكان أصحاب الرسول عليه الصلاة والسلام « يتجرون في البر والبحر وصيانة لنفسه جاء يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر. »

هذا هو القول الفصل في هذا البحث بتي علينا هنا ان نتكلم قليلاً على ما يستشهد به بعض المشطين بقول ان الرزق مقسوم وان الكد قد لا يغني فتيلاً . أما نحن فأول المعتقدين بذلك ، ولكنا لا نجترى، على اكتناه ما استأثر الله بعلمه ولا نحاول التنقيب عن عالم الغيب . فما يدريني ان كدى هذا قد يخفق لعلم الله السابق ومالى ولاثارة هذه الافكار التي بسوء فهمي لها تصدني عن الشغل والاجبهاد وتلفتني عن منهج الرشاد ؛ كلا . ان الشريعة الاسلامية جاءت بقوانين الحياة المشاهدة المحسوسة وفي تعاليمها ما يدل الانسان على ذلك دلالة بينة .

قرر الاسلام ان الله سبحانه وتعالى يقسم رزقه بين عباده على حسب تفلوتهم فى الحد فمن كان خده اكثر كان حظه أوفر . والعكس بالعكس . وهذه هى القاعدة التي سبث الناس الى التسابق فى ميدان هذه الحياة باطمئنان على نوال مكافأة التعب . قال عليه الصلاة والسلام : « ان الله يعطى العبد على قدر همته وتهمته . »

يصرح الاسلام بلسان فصيح ان الاقدام والهمة في كل أمرها مسلاك النجاح ومسلك الفوز وان الحمول والطأة هما سبب الحرمان وأصل الفاقة . قال عليه الصلاة والسلام : « التاجر الجسور مرزوق ، التاجر الجيان محروم . »

ينادى الاسلام متبعيه قائلا ان للحياة قواعد ثابتة ونواميس

#### مقام العمل والجد في نظر الاسلام 🔍 🕶

بخلاف ذلك على خط مستقيم . وهاهى أو امر الله تعالى فى كتابه الكريم حانة على الكسب . وهاهي السنة الشريفة داعية اليه باكثر مما نرى فى كتب مدنية هذا العصر . قال الله تعالى : « ولا تنس نصيبك من الدنيا . » \* « فانتشروا فى الارض وابتفوا من فضل الله . » وقال عليه الصلاة والسلام : « نع المطية للدنيا فار بحلوها تبلغكم الآخرة ، وقال عليه الصلاة والسلام : « ليس خيركم من ترك دنياد لآخرته ولا آخرته لدنياه بل خيركم من أخذمن هذه وهذه . » وقال عليه الصلاة والسلام : « يطلي الحلال جهاد . »

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم جالساً مع اصحابه فنظروا الى شاب ذى جلد وقوة وقد بكر يسعى فقالوا ويح همذا لوكان شبابه وجلده فى سبيل الله . فقال صلى الله عليه وسلم : « لا تقولوا هذا فانه ان كان يسعى على نفسه ليكفها عن المسألة ويغنها عن الناس فهو فى سبيل الله ، وان كان يسعى على أبوين ضعيفين أو ذرية ضعاف فيغنهم ويكفهم فهو فى سبيل الله ، وان كان يسعى تكائراً وتفاخراً فهو فى سبيل الله ، وان كان يسعى تكائراً وتفاخراً فهو فى سبيل الشه ، وان كان يسعى تكائراً وتفاخراً فهو فى به يظهر من هذا الجديث الشريف ان كسب المال تابع لنية الكاسب فان قصد به الغرض الحق كان مأجوراً وان قصد به دفايا الاميال وخسائس الاعمال كان موزوراً ولو كان وجه المكسب حلالا . قال عليه الصلاة والسلام : « من طلب الدنيا حلالا مكاثراً مفاخراً لقى الله وهو عليه غضان ومن طلها ابتعفافاً عن المسألة مفاخراً لقى الله وهو عليه غضان ومن طلها ابتعفافاً عن المسألة

#### ١٠٦ مقام العمل والجدفى نظر الاسلام

أما المال وما أدراك ما المال فهو في نظر الاسلام من أكبر مقومات جياة الامة ومن أعظم دعائم الارتقاء لها . قال عليه الصلاة والسلام ت ب سيأنى على أمتى زمان يحتاج الرجل فيه للدوهم والدينار يقم به أحر. دينه ودنياه. ، هذا وقدكان بين أصحاب رسول الله من الاغنياء من يَكُني مِالهُم لتجريد حَمْلة عسكرية كما حصِل من عُمَان رضي الله عنه . وهل بعد مدح النبي صلى الله عليه وسلم للمال الصالح في قوله : ٩ نعم المال الصالح للرجل الصالح. ، يقال ان دين الاسلام ينافي الاثراء خصوصاً في مثل هذا الزمان الذي اخبرنا عنــه صلى الله عليه وسلم؟ نه كن في زمان يجب عليها فيه ان نظهر اوامر ديننا القويمة في الجلاً والكسب حتى تنشط الانفس من عقال خمولها وتنمحي تلك البظنون الفاسدة التي يهمس بها بعض من ينتحلون لأنفسهم وظيفة الهذيب والتعلم . فإن العامة صارت الآن لا تسمع من ارشاد الدين الا ما ينفرهم عن العمل ويبعدهم عن النكسب ويحبب البهم القنوع والتقشف وهو ارشاد لم تراع فيه الحكمة النبوية من مداواة القلوب بأوفق علاجاتها .

أما والعم او كان النبي على الله عليه وسلم أمرالناس بكر اهة المال و ترك العمل ولو بقدر حزء من مائة عما يفعله اليوم بعض المعلمين لما وجد فى الصحابة من يملك شروى نقير لانهم رضوان الله عليهم كانوا أطوع النباس لسيد الوجود صلى الله عليه وسلم ومع ذلك فانا نرى الامر

#### مقام العمل والحد في نظر الاسلام 🛚 🕶 ١

افرطت في كراهة الاشياء الدنيوية وفرطت في حقوق ضروراتها الحيوية بسوء فهمها لنصوصها الدينية فلم تلبث ان امبت بها أيدى الغوائل الطبيعية فارتكست الى اسو إحالة من الفسوق لو اطلعت عليها لوايت منها فراراً ولملئت منها رعباً .

أما الديانة الاسلامية وهي ديانة آخر أدوار الانسانية فلم تقرر في ماديها امثال تلك العبادة التي كان يقصد بها معالجة نفوس تلك الامم الصخرية بل قررت ان كل عمل يكون مناسباً لسنن الحياة وملائماً للنواميس التي تعلي شأن العائلة البشرية وترفع أميال النفس عن حضيض البهيمية يجب ان يعد عبادة خالصة لله تعالى اذا قصد به وجهه الكريم لا اشباع نهمة الشيطان الرجم.

ولما كان كسب المال لأقامة أود الفرد والعائلة والجمية والنوع الانساني بأسره هو من الامور التي تساعد على الوصول الى الغاية التي حددها الله لهذا النوع قرر الاسلام أنه من أفضل ما عبد به الانسان ربه ، قال عليه الصلاة والسلام : «أفضل الاعمال الكسب الحلال.» وقال عليه الصلاة والسلام : « من سعى على عياله من حله فهوكالمجاهد في سبيل الله . ومن طلب الدبيا حلالا في عفاف كان في در جةالشهد آه.» ولا تحسب ان الاسلام يرغبنا فقط في التكسب والعمل بل فرضهما علينا فرضاً ويؤاخذنا على اهمال أمر لازب ، عليه الصلاة والسلام : «طلب الحلال فريضة على كل مسلم . »

#### ١٠٤ مقام العمل والجد في نظر الاسلام

الكد والعمل وتركوا الجبن والكسل. وعلى هـذا فيجب أن يحسب العمل من ضمن القواعد المهمة الممدنة لافراد النوع البشري والحافظة للام حياتها واستقلالها. نع هكذا يعتبره علماء العمران الآن ولاجله ينددون على الاديان زاعمين انها تحبب الكسل للانسان وتقذف به الى حضيض الهوان.

نحن لايهمنا فى هذا الكتاب الاتبرى، الاسلام من هذه الهمة الفاضحة واثبات انه من أقوى العوامل فى الترغيب الى الحبد والعمل وان قواعده من أشد القواعد تنفيراً عن الكسل.

أجل . الاسلام برشدنا الى الحبد فى العمل للحياة الدنيا بقدر ما يرشدنا الى الحجد فى العمل للحياة الاخرى . قال عليه الصلاة والسلام: « اعمل لدنياك كأنك تموت غدا . » وقال عليه الصلاة والسلام: « اصلحوا دنياكم واعملوا لآخرتكم كأنكم بموتون غداً . » فى هذين الحديثين رد على الذين توهموا ان صلاح الدنيا أمر يغضب الحالق جل شأنه ويستوجب سخطه عليم فنبذوها نبذ الذواة ومحضوا انفسهم للتعبد والزهادة باضناء الاجسام وانضاء المعقول ولم يعلموا ان الدنيا دار حرب وهيجاء وان القائم فيها يغلب القاعد ويستعبده فيحرمه كل حقوق الحياة وان الطبيعة البشرية لا تلبث حتى تقيم الحجة على مهملي أمرها فينقلب تعبدهم الموهوم فسقا و نسكهم اجراماً . هذا أمر دلنا عليه تاريخ الاقوام التي

#### مقام العمل والحبد في نظر الإسلام 🔻 🕶

الشريف : « ديناراً انفقته في سبيل الله وديناراً انفقته في رقية وديناراً انفقته في رقية وديناراً انفقته على اهلك أعظمها اجراً الذي انفقته على اهلك . »

نع ان الاسلام لايأمرنا بالتقشف المعروف عند العامة من حرمان النفس من كل شيء وجعل المعيشة على درجة من الشظف يعسر معها كل تهذيب اخلاقي ويحرض النفوس يوماً ما الى كسر قيود الدين بالمرة كما حصل ذلك في كثير من الايم بل انا نرى الدين الاسلامي يأمرنا بالسعي في اصلاح حالة معيشتنا جاعلاً ذلك الاصلاح شطراً منه . قال عليه الصلاة والسلام : « ان من فقه الرجل استصلاح معيشته وليس من حب الدنيا طلب ما يصلحك . »

ولكن كيف يتأتى للرجل استصلاح معيشته اذا لم يكن ذا عمــل يستغله او مهنــة يتكسب منها ؟ لا شك بجب علينا أن نتكلم على مقام المال والعمل في الاسلام لنبطل حجة القائلين بأن الاديان تكر ه العمل للانسان فنقول والله المستعان :

## مقام العمل والجد في نظر الاسلام

ان اقل نظرة في حالة الجمعيات المختلفة التي تتنازع البقاء الآن على سطح هذه الكرة تدلنا دلالة محسوسة على ان اسبق هذه الامم كلها فى مضار الفوز بجاجيات السلطة والعلاء هي الامة المركبة من افراد ألفوا

مُطَلَّقاً . وفيُ الواقع ما ذا يكون امر عائلة لا تجد من الغذاء الصحى ما يقمم سلامة اجسامها ويحفظ على افرادها قواهم العقلية والبدنية ولا من المسكن ما يقمهم عؤادي الامطار والاعضار ولا من المابس ما يحفظهم من اعراض الحبو المجتاحة؟ أليس يؤول امر عائلة مثل هذه الى اخس درجات التوحش فتحسن الضرورات لافرادها كثيراً من الدنايا النفسية والخسائس المزرية مع علمك بأن الاحتياج ابو المفاسد الاخلاقية ؟ ثم ما ذا يفيد العائلة وجدانها غذاء جيداً ومسكناً ومالساً كافيين ولم يجد ابوها مالاً كافياً ليقضى به ما يجب عليه من اصلاح حالة عقول افرادها بارسالهم الى المدارس وايجاد المربين لهم في كل ما تحتاج اليه الحياة المدنية ؟ أليس يتضع من كل هذه الملاحظات الحقة ان العائلة تحتاج الى من يصرف علمها بسخاء وان قلة مال ابها قد توقعها في أسو إحالات الشقاء؟

نع وبهذه القواعد الممدنة جاءت الشريعة الاسلامية السمحاء. فال عليه الصلاة والسلام: « ليس منا من وسع الله عليه ثم قتر على عياله . » وقال عليه الصلاة والسلام: « ما انفقه الرجل في بيته واهله وولده وخدمه فهو له صدقة . » وليس بعد هذا ترغيب في الصرف على العائلة .

ومما يدلك على ما للمائلة من الشان الخطير وما للصرف عليها من التأثير الكبير في نظر ديننا الحنيف ما قاله صلى الله عليه وسلم في هذا

بلسان النبي عليه الصلاة والسلام: «ما اكرم النساء الاكريم ولا اهانهن الالئيم.» و « احملوا النساء على اهوائهن. » وفي قوله تعالى: « وقل رب ارحمهما كما ربيباني صغيراً. » دليل جلي على ان للمرأة شطراً عظماً من تربية اطفالها وتهذيهم.

وأما من جهة انطباق الاسلام على ما جاء في الامر الثاني فيكفى فيها هذا الحديث الجامع: «كلكم راع وكل راع مسؤول عن رعته.» بهذا النص الصريح صار الاب مسؤولاً عن اعضاء عائلته فرداً فرداً ومفروضاً عليه تعويدهم على مكارم الخلال وشرائف الخصال لكي لا يؤخذ بجريرة الاهمال يوم يوجه اليه هذا المقال: «يا راعي السوء أكلت اللحم وشربت اللبن ولم تؤو الضالة ولم تجبر الكسير اليوم أنتقم منك. » حديث قدسى.

#### الواجب الثانى

### اصلاح حال العائلة ماديا

ان ماتكلمنا عليه من ضرورة اصلاح حالة العائلة ادبياً يتعلق كل التعلق باصلاحها مادياً وذلك لان اول ضرورة يشعر بها الانسان هي ضرورة حفظ جبانه من التلاشي فاذا لم يسهل لديه الحصول على هذه الضرورة كما يجب لم يجد من نفسه قط باعثاً على السعي وراء شيء أدبى

# الواجب الاول

## اصدوح حال العائلة أدبيأ

أداء هــذا الواجب من الرجل لعائلته يستلزم امرين رئسسان احدهما اعتباره امرآنه شريكة له في الشؤون العائلية واعطاؤها حقهة من التجلة والتكريم ، ثانهما اعتبارنفسه قماً على اطفال سيكونونغداً ` ارباب عائلات مثله واعضاء لجمعية لها مقام في الوجود تؤثر علمها تربية. افرادها ان خيراً فخير وان شراً فشر ، وان هذه الجمعية قد ينشأ فها: فرد يرفع مجدهـــا الى عنان السهاء وقد ينشأ فها آخر يدهورها الى. حضيض الذل والشقاء ، وان مناط كل ذلك هو التربية في سن الطفولية على المبادئ القويمة او السقيمة ، وأن الأب أحد المسؤولين عن كل جريمة تصدر من احد افراد عائلته التي رباها في حالة ما اذار كانت تلك الحبريمة صادرة عن سوء ادارته في التربية والتهذيب : بهذه الامور جاءت شرعة المدنية الجديدة وعلمها بنيت كل نظريات التربية العائلية .

نقول سبق الاسلام كافة العالمين الى تقرير هذه المبادئ القويمة و فقال من حيثيـة عدم اهانة النساء والحث على أكرامهن واحترامهن لله شعر فليكرمه . » اي يسرحه . وقال عليه الصلاة والسلام : « ان الله يحب كل حيد الربح حيد الثياب . » وجاء رجل الى النبي صلى الله عليه وسلم فنظر اليه رث الهيئة قال ما مالك ؟ قال من كل المال قد آناني الله تمالى . فقال : « ان الله تمالى يحب اذا انع على امراى نعمة ان ينظر الى اثرها عليه . »

## الواجبات العائلية

للمائلة في الجمعيات المتمدنة شأن خطير ومقام كبير فانها بالنسبة المجمعية الكبرى كالافراد بالنسبة للمائلات الصغرى فاذا صلحت الثانية صلحت الاولى والعكس بالعكس ولذلك ترى فلاسفة الانم خصوصاً في هذا القرن يوجهون اكبر همهم الى اصلاح شؤونها وتعليم العامة كيفية اقامة أودها بالطرق العلمية المثلى . أما كنه هذه السعادة العائمية فينحصر في امرين رئيسيين وها اصلاحها ادبياً ومادياً . وهذان الامران منوطان ولا شك برئيس العائلة ومطلوبان منه كأكبر واجب تقضى به شريعة المدنية الحقيقية . من هنا نلقي على عاتق أب العائلة واجبين يفرض عليه تأديبهما على حسب ما تحكم به سنة الحياة فنقول :

ضربة قاضية على الحياة اذا استعمل بافراط او اذا لم تراع فيه القواعد الصحية كجمع المتعاكسات من المواد الغذائية ولهذا فقد أجع عموم أطباء العالم على ان ملاك الصحة الانسانية هو الاعتدال في الشهوات الجسمية. بهدنه القاعدة الرئيسية جاء الدين الاسلامي فلم يحرم علينا شيئاً من الطيبات قط ، بل أباح لنا الاكل والشرب من كل شيء صحى ولكن بشرط عدم الاسراف قال تعالى : « قل من حرام زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق : كلوا واشربوا ولا تسرفوا . »

ليست الزهادة في الاسلام بالتأثم عن لذائد المآكل و نصيح الفواكه وحرمان النفس من كل ما تشهيه . كلا . فليست مقرراته مثل هذه الزهادة التي قد تنافى الحياة الاجتماعية وتهدم صروح المدنية . كلا . قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذَّيْنَ آمَنُوا لَا يَحْرَمُوا طَيَّبَاتُ مَا أَحَلُ الله لَكُم وَلَا تُعْدُوا أَنْ الله لا يحب المعتدين . وكلوا بما رزقكم الله حلالاً طبياً واتقوا الله الذي أنَّم به مؤمنون . »

في هذه المناسبة نقول ان ديننا القويم كالم يحرم التمتع بلذيذ المآكل كذلك لم يمنع التحلى مجميل الملابس. قال عايه الصلاة والسلام: « ما منع أحدكم ان وجد سعة من المال أن يتحدد ثويين ليوم الجمعة سوى ثوب مهنته » ولم يكتف دينها الحنيف بهذا بل يرغبنا في التجمل والتزين إذا لم يقصد به ريبة بيل قصد به ارضاء الحالق جل وعلا في اظهار نيمته والتحدث بكرامته. قال عليه الصلاة، والسلام: « من كان

النهار وتقوم الليل؟ فقلت بلى يارسول الله: قال فلا تفعل . صم وافطر وقم وم فان لجسدك عليك حقاً وان لعينك عليك حقاً وان لزوجك عليك حقاً وان لجسبك ان تصوم من كل شهر ثلاثة أيام فان لك بكل حسنة عشر أمثالها فان ذلك صيام الدهركله فشد دت فشدد على . قلت يارسول الله انى أجد قوة . قال فصم صيام بي الله داود عليه السلام ولا تزد عليه . قلت وما كان صيام بي الله داود عليه السلام ؟ قال نصف الدهر . » وكان يقول بعد ان كبر يا ليتنى قبلت رخصة النبي صلى الله عليه وسلم .

لا شك ان كل هذا القواعد تجمل المسلم شديد التحفظ على صحته كثير الغيرة عليها وهذا الغرض الذى يسمى فلاسفة هذا القرن ان ينقشوه فى أذهان العامة حتى يهتموا بالنظافةوالصحة فتقل الامراض وتخف آثار العدوى .

**→**|•••|•

#### الاعتدال في مطالب الجمان

يعلم كل انسان ان للجسم مطالب كثيرة وكلها ضرورية للحياة على شريطة الاعتدال فيها . فالفذاء وهو أول المقو"مات الجسمية قد ينقلب

المريض جزاء له على تعديه للنواميس المقررة وعصيانه للقواعد الصحية الثابتة . قال عليه الصلاة والسلام: « المرض صوت الله يؤدب به عباده. • فيجب على المسلم والحالة هذه اذا اصابه مرض - اىسوط عذاب من الله تعالى – ان يسمى في الآنابة الى سبيل الاعتدال في شؤنه الحيوبة ولا يتأتى له هذا الا باستشارة طبيب حاذق عالم باصول نواميس الصحة دارس لقواعد الطب . قال عليه الصلاة والسلام : «تداووا يا عباد الله فانالله لم ينزل داء الا أنرل له دواء . » قلنا طبيب دارس لقواعدالطب لأن الاسلام يحذرنا من الوقوع في مخاتل الدجالين وينذرهم بالمسؤولية العظمى . قال عليه الصلاة والسلام : « من تطب ولم يعلم منه طب فهو ضامن . ، ثم ان عجزت الاطباء عن مداواة العلة بعد ان يبذل الانسان وسعه في التعالج فان الاسلام بيشير الصابر على بلائه بأحسن الاجور في الدار الآخرة . هذا وديننا القويم يعتبر ضعف البنية وقلة القوَّة من الاعراض التي تؤخر الرجل عن نوال الدرجات الزلني في الآخرة لآنها غالباً تكون نتيجة الافراط في أمور الحياة ومقدمات التكاسل عن أدا. واجبات الدين ولذلك يقول النبي عليه الصلاة والسلام: « المؤمن القوى خير من المؤمن الضعيف . »

الاسلام لا يبيح لاى مسلم ان يتهاون بأمر صحته لاى غرض كان حق فى عادة ربه والاخبات له: روى عبد الله بن عمرو بن العاص قال: «قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم ياعبدالله ألم اخبر انك تصوم

الانسان تقنمنا بضدق هذه النَّظرية. وقد ادرك نلاسفة العالم المتمدن هذا السرالعظم فتراهم يهتمون جداً بأمر الصحة اهباماً لا مزيدعليه ويقررون كثيراً من القواعد المقوّمة للبدن والحافظة لقواه ليمارسها الطفل مع القواعد المقوية للعقل والمنمية له في آن واحتد وجعلوا أهميتها لا سقص عن اهمية تعليم مبادىء ألعلم في شيء . قرروا كل هذا بعد ما زعموا أنَّ الأديان تسغى جهدها في ملاشاة الصحة ولا تعــــد بالنعم الأبدى الا من لوى الكشح عن امر جُمَانُه وتُهكموا على هذا ما شاؤا بما لا نرى لزوماً لانباته هنا بل نقول سبق الاسلام كافة البشر الى وضع القواعد الصحية الحقيقية المبنية على ارتباط صحة العقل بصحة الحسم وجعلها أساً من أسس الايمان وحمل كافة متبعيه على الائتمـــار بهـا والالتفات الهاكما امرهم بالالتفات الى غيرها من قواعده ونص بأنها من أكبر المنح التي بهها الله للعبد ولا يفضاما في علو المرتبة الا كُلَّةَ التوحيد . قال عليه الصلاة والسلام : ﴿ سَلُوا اللَّهُ الْعَفُو وَالْعَافِيةُ فان احدكم لم يعط بعد اليقين خيراً من العافية . »

ولم يكتف بهذا بل قرر من مبادئه الأولى كل ناموس عام لحفظ الصحة وتقويم الجسم مثل النظافة والرياضة الجسمية والعقلية فقال عليه الصلاة والسلام: « الطهور شطر الايمان \* أحب اللهو الى الله اجراء الحيل والرمى \* رو حوا القلوب ساعة فساعة . »

أما الامراض فان الاسلام يعتبرها عذاباً من الله تعالى يبعثه على

مصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئك كالانعام بل هم اصل"، أولئك كالانعام بل هم اصل"، أولئك هم الغافلون . » اللهم بصرنا بدينك وهو دين المدنية الحقة وهبنا من لدنك شاتاً على إتباع نهجه القويم وارفع عن افكارنا ما تكانف عليها من صدأ الاوهام انك سميع مجيب : « قل هذه سديلي أدعو الى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين. »

#### المطالب الجسمية

قد أتممنا الكلام على المطالب النفسية ولم يبق علينا الا الكلام على المطالب الجسمية وهو القسم الذي بأتحاده بالقسم الأول وساسبه معه يتم للانسان الحصول على سعادتيه اللتين يسعى وراءهما من يوم خلقه للآن فنقول: تنحصر السعادة المادية في أمرين هما حفظ الصحة والاعتدال في التصرف بمقومات الحبان. فلنتكلم على كل مها في فصل مخصوص:

#### حفظ الصحة

قد منا في فصولنا السابقة ان صحة العقل وهوالمميز الأول للإنسان عن الحيوان تتعلق بصحة الحمان تمام التعلق واقل نظرة في احوال قال الذين استكبروا آناكنا فيها ان الله قدحكم بين العباد. » وقال تعالى : « وقالوا لوك ا نسمع او نعقل ماكنا في أصحاب السعير . »

صرح لنا الاسلام بأبلغ عبارة بأن الحجة القوية وحدها هي عماد الدين ومساك الاعتقاد فمن فقدها فقد حبى على نفسه جناية عظمي وأوقعها فى مصيبة كبرى لأنه يكون بفقدها قد فقد أعظم دعامة يستند علمها يوم الحساب الأكبر . قال الله تعالى : • و نزعنا من كل أمةشهيداً فقلنا هاتوا برهانكم فعلموا ان الحق لله وضل عنهم ماكانوا يفترون. » هذه هي قواعد الاعتقاد في دين الاسلام وهي مطابقة تمــام المطابقة لما أقر عايه جهور فلاسفة أنم الارض في هذه القرون الاخيرة من ان كل قاعـــدة لا يقررها البرهان يجب ان تسحب عليها ذيول النسيان . فقل لى كيف يمكن ان ينطرق الزيغ الى عقيدة مسلم عالم بحقيقة الاسلام بعد أن يسمع نداء الحق فى صمىم وجدانه يزعه عن ورود الاباطيل ويردعه عن التعلق بالأضاليل قائلاً له : ﴿ وَلا تَقْفَ ما ليس لك به علم . ان السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسئولاً . ، ؟ بل كيف يتأتى لمسلم متهذب أن يجارى الهوى ويتبع كل من ضل وغوى بعد ان ينتقش في جوائح فؤاده ما قاله الله تعالى فى وصف أهل التغفل الذين يقبلون الضلال ويجمدون عليه ويجعلون أنفسهم وقفاً على تصديق الخرافات وهو قوله تعالى : « ولقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن والانس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا

ذلك بالبرهان وتقويته بالحِجة المحسوسة .

علم الله ان كثيراً من ذوى الاهواء فى الام الطامعين فى الكبرياء والعظم قد يحسن لهم الطمع ان يدسوا فى الدين اشياء يرغمون بها أنوف العامة ويقودونهم بها الى حيث توعز اليهم شهواتهم فقرر فى دينه الاخير ان كل دعوة من هذا القبيل يجب ان يطلب الدليل العلمى عليها فأنه هو وحده الفارق بين الحق والضلال والمثبط لعزائم أهل البطلان . قال تعالى : « فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم نم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به نمناً قليلاً . فويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما يكسبون . » وقال تعالى : « قل هاتوا برهانكم ان كنتم صادقين . »

انحى الاسلام باللوم والتعذير على الذين ديدنهم تقليد آبائهم تقليداً أعمى والجمود على ما ورثوه منهم من الاعتقدات الباطلة بدون روية ولا تحقيق فانذرهم بسوء المنقلب وشر المذاب فقال تعالى: « واذا قيل لهم تعالوا الى ما أنزل الله والى الرسول قالوا بل نتبع ما وجدنا عليه آباءنا ، أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون . »

قرر الاسلام بأن حجة الرجل يوم القيامة بأنه أنما قلد غيره وتابعه لا تنجيه من غائلة العقاب ما دام له عقل يميز بين الحبيث والطيب وبين الضار والنافع . قال تعالى : « واذ يتحاجون فى النار فيقول الضعفاء للذين استكبروا اناكنا لكم بعاً فهل أنم مغنون عنا نصيباً من الناره

والسلام ، ولكنه بدون شك يقلل من أهميتها في نظر الذين يقفون مع ظواهر الاشياء.

ويما يدل على ان هذه القرون الاخيرة لا تروج فيها مسائل المعجزات تكذيب علماء اوروبا بكل المعجزات السابقة وهو وان كان تهوراً منهم الا انهم مصيبون في قولهم اننا في زمان لا يجدى فيه للاعتقاد الا النور العقلي والدايل العلمي . ومن اقرب الشواهد لذلك ما كتبه المسيو (هنرى برنجيه) في مجلة المجلات الصادرة في ١٠ مارس سنة ١٠٨٠ . قال ما معناه : « ان العلم والتاريخ قررا بطلان كل هذه المعجزات (حعاد الله ) ولكنهما لم يستطيعا ان ينكر المالوح التي بعثت اليها . اما نحن الآن فلسنا بمحتاجين الى معجزة ما فان معجزت الوحيدة الحالدة هي هذا العالم العالى الذي لا نهاية له فانه اضاح في القاط احساسنا الديني من كل المعجزات الماضية . »

هذه الاسباب جاءت الشريعة الاسلامية تدعو الى السبيل الحق ببدالة العقل وقواعد العلم صارفة النظر عن المعجزات واظهار المدهشات لعلم الله سبحانه وتعالى بأنه سيأتى زمان تؤثر فيه المقررات العلمية على القوة العقلية ما لا تؤثره عليها الحوارق للنواميس الطبيعية. نع جاء للاعلام يخاطب العقل ويحاسب الفكر ويناقش الفطنة فلا يدعو الى الاعتقاد بوجود اله حكم قادر الامع نبيه العقول الى الدليل الحسى على ذلك ولا ينفى عنه الشريك ولا يثبت اليوم الآخر الا بتعضيد

قضت مراحم الله حيل شأنه ان يكو"ن الأكوان في الطبعة على ترتيب محكم ينطق بلسان الصمت للمتبصر ويظهر بلياس الوضوح للمتفكر ويحب اليه الانتقال منه الى غــيره بدون ان يشعر بملل ولا سآمة ولا يؤوب من استبصاره بندامة . بدون هذا الاعتبار بالعقل لايآني للنفس أن تصحح عقيدتها ولا يتأتى لها تبعاً لذلك ان تُسكن من اضطرابها . هذا ولا ننكر أنه قد مضى على النوع الانساني زمن كان فيه العقل في دور الطفولية وكان يكفيه في الأيمان ان يندهش لأمر خارق للطبيعة يعطل من سير نواميسها وقتاًما . وكانالله سيحانه وتعالى يرآف بعباده فيرسسل البهم رسلاً يمتعهم بخصائص تعجز غن اكتناه سرها عقولهم وتندهش لها البابهم فيستدلون بهذه المعجزات علىصدق الرسول وضرورة الساعة . وأما الآن حيث بلغ العقل أشده والنوغ الانساني رشده فلا تجدى فيه معجزة ولا تنفع فيه غريبة ، لأن الشُّكُوكُ قَد كُثرَتَ مع كثرة المواد العلمية ، فان حدث حادث من هذا القبيل رموافاعله بالتدليس أولاً ثم اذاً ظهر لهم براءته مئه أخذوا يعللون معجزته بكل أنواع التعليلات . هذا من جهة ﴿ وَمَنْ حَهُمْ أَخْرَى فَانَ طائقة الاسيريت (الروحيين)في اوروپا تعمل الآن من الاعمال المدهشة الخارقة لنواميس الطبيعة ما لو رآه الجهلاء لظنوا العمن اكبرالمُعجزات. مع ان القوم لا يدعون النبو"ة ولا يزعمون الرسالة-، نعم لا ننكر ان أعمال هــذه الطائفة ليست من نوع معجزات الانبياء علمهم الصلاة

كان جسمه بين القنا والقنابل وحاله من الفقر فى أخس المنازل. فما هو السبيل الى ابلاغ هذه النفس الهائمة أمنيتها وامتاعها بطلبتها من صحة العقيدة ؟ السبيل لذلك هوالعقل: «الدين هو العقل ولا دين لمن لا عقل له . »

العقل في النوع الانساني خصيصة من أجل خصائصه ومنحة من أفضل منح الله عليه لو استعمل فها وضع له واعتنى بصحته واعتداله. بالعقل يسبر الانسان غور هـــذا الوجود العظيم على ضخامة اجزائه وعظم ابعاده ويستكنه سير النواميس السائدة عليه فيستدل بهما على وجود الخالق عز وجل وعلى تنزه أفعاله عن العبث وصنائعه عناللهو كما يستدل به على علمه وتدبيره ورحمته وحكمته استدلالاً محسوساً لا يقبل شهة ولا يداخله ربية . بالعقل يدرس الانسان احوال الجمعيات البشرية فيرى نواميس رقها وهبوطها وأسباب رفعتها وضعما ويتبصر في احوال الأنياء الذين ارسلهم الله الى خلقه هادين مرشدين فيستدل بالندقيق فما جاؤا به وفىالآثار التى تركوها علىمعنى النبوة وضرورتها للبشر وحكمة الله تعالى في اختلاف المدارك والاحساسات وفي تباين الملل والديانات . بالعقل يميز الانسان بين احوال الماضي والحال فيفرق تبعاً لذلك بين الديانات الخاصة وببن الديانات العامة ويعثر بتعضيد العلم والىدائه على الديانة التي يجب ان تكون خاتمة الاديان كلها وباقبة بقاء النوع الأنساني . ما هذه الحيرة الوجدانية والوحشة الضميرية مع تهذبهم بأنواع العلم وهو كما يزعمون الشافى للناس من نزغات الوسواس؟ أما يدلنا هذا الضجر السرى على ان النفس تائقة لامرما ان غاب على الانسان علمه ققد دله عليه أثره؟ وان ذلك الامر ليس هو صحة البدن ولا وفرة المال ولا كثرة البين ولا سكنى القصور ولا أكل الصنوف ولا سماع العيدان ولا مغازلة الغيد، بل هو أمر آخر لا تعد هذه الملاذ بالنسبة له الا هباء ولا الا كوان بجانبه الا فناء! ماهو هذا الامر السامى الذى لو حصلت عليه النفس اطمأنت وسكنت وهامت به وسكرت ورضيت به وقنعت؟ هو لا شك صحة المعتقد واليك الدليل:

ليست النفس من طبيعة هذه الاجسام الصهاء ولا من طينة هذه المادة العمياء حتى تأنس الى شيء من اشياء هذه الارض الحقيرة او تهم علاذها مهما كانت كبيرة ، بل هي من طبيعة نورانية محضة . فلا تأنس الا لنور يجلي عنها ظلمات الاشياء الارضية الكثيفة لتشرف على حضرة القدس المنيفة و تطل على حظائرها الشريفة . النفس أجل من ان توضى بملاذها المموهة ال تقنع بالمشتهيات الجسمانية واكبر من ان ترضى بملاذها المموهة الفانية . فهما غالط الانسان نفسه بجمع المال ورفاهة الحال ليرتاح سره ويسكن اضطرابه فان النفس لا تفتاً تقيم عليه الحجة بعد الحجة ليهتدي الى وضح المحجة . فان تبصر في أمره واكتنه حقيقة سره وأنال نفسه بغيتها من ابلاغها نورها المرجو لها سكن فؤاده و آب اليه رشاده ولو

فى معارج الكمال بانتظام وسلام : « وكذلك جعلناكم أمةوسطاً لَتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً ...»

## تصحيح الاعتقاد

قد تكلمنا في فصولنا السابقة على لزوم تطهير النفس من اوضار اوهامها بالمطهر الملائم لها وهو العلم الصحيح ، واستكنهنا لها سرٌّ صحتها وهو قانون الاعتدال في امتاعها بسائر اميالها ، وبقي علينا الآنمعرفة ماهية سِعادتها واطمئنانها فنقول: انا نرى امام اعيننا بعضاً من الناس قد رزقوا صحة عظيمة وثروة حبييمة وتهذبوا بانواع العلوم والمعارف واكنهم كثيرو الضجر شديدو الحيرة لايكادون يشعرون بالراحــة ولا ياتذون بملذة كأن لهم في كللذة ألماً وبازاءكل فرحررحاً . يحسون بكآية قد رانت على صدورهم فلا يعلمون سبها ولا يعرفون موجها. كآبة لا تزايلهم الا بزوال عقولهـم عنهم بكأس من الرحيق فلذلك تراهم شديدي الكلف به كثيريالتحرق لفقدانه لانهدواؤهم الوحيد . ما سر هذا الارق والضجر مع هذه الصحة الحسمية وتلك الثروة المالية وهما الامران اللذان علهما (كما يقال ) مدار السعادة الانسانية؟ سطحياً وهي تستلزم يقظة من كل عضو فها وجلداً على محمل عواديها وفطنة على حل مشكلات دواعها . بل هي الحرب العوان التي يصلاها الأنسان من يوم ميلاده الى يوم نهاية حياته . حرب أعلنها المطالب الجسمية والنفسية وشتها الضرورات الحيوية . حرب لا مناص منها لمن أراد الكمال وتوسم العلاء في دار المآل . حرب اذن الله ان يشب لهيها ويتأجج سعيرها لتبعث النفوس الى اظهار خفاياها ومحضها على أستعمال خصائصها وسجاياها لكيلا يكون الانسان تامُّها عن اسراره ضالاً عن عجائب احواله : «ونبلوكم بالشير والحير فتنة والينا ترجعون.» ها هي العائلة : قل لي بابيك كيف يكون حال الأدب فها اذا كان ابوها مفرطاً في مكارم الاخلاق افراطاً يجعله يجاوز عن كل سيئة تصدر من اطفاله ويعفو عن كل ذنب يحصل منهم ؟ أليس يؤول حالهم الى الهادى فى الني ونشأتهم على عــدم احترام القوى الوازعـــة التي سيصادفونها امامهم يوم يكونون رجالاً علمهم تكاليف ألحياة ؟ لا شك ان عائلة رزئت بأب مثل هذا يكون حالها الحلل وشأمها الخطل ويكون ذلك الاب في نظر شريعة العدل مجرماً يجب نسبه الى خطة الاعتدال. ان صح هذا في العائلة فهو في الجمعية أصح وأصرح .

جاء الاسلام فأنقذ النفوس الانسائية من شقاء التفريط فى الآميال النفسية والافراط فيها وخط للبشر خطة معتدلة تلائم سنة الوجود وتناسب قوانين الحياة مما يسمح للنفس ان تنال حريبها الحقة فترتق

يكون الرجل بمثاله منها كما هو بمقاله واعظاً . قال عليه الصلاة والسلام: « ومن لا يوجب لك لا توجب له ولا كرامه \* لا تصاحب من لا يرى لك من الفضل كمثل ما ترى له \* اذا رأيتم المتواضعين من أمتى فتواضعوا لهم واذا رأيتم المتكبرين فتكبروا عليهم \* الكبر على أهل الكبر صدقة . »

وهكذا ترى الاسلام مع تعليمنا بقدر مكارم الاخلاق وبتأثيرها على مراكزنا فى الحياة الاخرى يرينا جادتها الحقيقية وخطتها الحكيمة حتى لا يكون الانسان حلواً فيؤكل ولا مراً فيلفظ كما هومعنى حديث شريف وهو الامر الذى ينافى شؤن الحياة الاجتماعية ويعطل من رقها كثيراً.

قل لى بابيك ما ذا يكون شأن الطغاة فى أمة افرطت فى السجايا المحمودة وأخرجتها عن حدودها المعتدلة والى اى نقطة تصل شرة المعتدين اذا صادفوا عند كل جريمة عفواً وبازاء كل رذيلة سهاحاً ؟ أما تكون النتيجة تمادى الباغين فى بغيهم واخلالهم بمسببات الامن والطمأنينة؟ أما تكون النتيجة حرمانهم من التهذيب والأدب وهما الامران اللذان لا يتهان الا بالمقوبات الرادعة والاحكام الصادعة . قال عليه الصلاة والسلام : « اقامة حد من حدود الله فى الارض خير من ان تمطروا أربعين يوماً . »

للحياة الاجباعية شؤن يضيق كتابنا هذا عن درس بعضها درساً

وسلم فقال له : ﴿ لَا تَفْعَلُ أَنتَ وَلَا أَحِدُ مَنكُم ، لَصِيرٍ أَحْدَكُمُ سَاعَةً فِي بعض مواطن الاسلام خير له من عبادة أحدكم وحده أربعين عاماً . > هذا شأن الاسلام في الاعتدال في الدين الذي هو مالك لأزمة النفوس وقائدها إلى نعيمها في الحياتين ولا يختلف عن هـــذا شأنه مع اميال النفس ومطالبها . فقد قررنا أنه لا يأمر بقتل عاطفة ولا بامانة نزعة بل يسمى فى جعلها معتدلة قويمة بلا افراط ولا تفريط . فالسخاء مثلاً `` الاعتدال فيه وبدون ذلك يكون ذنباً يحاسب الانسان عليه . قال الله تعالى : « و آت ذا القربي حقه والمسكين وابنااسبيل ولا تبذر تبذيراً . ان المبـــذرين كانوا اخوان الشياطين ، وكان الشيطان لربه كفوراً . • « ولا تجعل يدك مغلولة الى عنقك ولا تبسطهاكل البسط فتقعد ملوماً محسوراً . »

ثم ما قولك فى التواضع ؟ التواضع هو ذلك الحلق المحمود الذى يرفع صاحبه عفواً الى مقام الشرف والمجد وهو من السجايا التى يحتنا الاسلام على التخاق بها . قال عليه الصلاة والسلام : «لوكان المتواضع فى قاع بئر لبعث الله اليه ريحاً ترفعه . » ولكن النبي صلى الله عليه وسلم لم يتأخر عن تحذيرنا من الافراط فيه لدرجة تفضى بنا الى المهانة والصغار وترميا الى حضيض المذلة والابتذال ويذبنا الى التفرقة بين من من الناس يحسن لديه التواضع ومن منهم يليق الترفع لديه حتى

وأرنب ان كل ما أمرنا به من انواع العبادات الجسمية او القلبية لا يقصد به الا تلك النتيجة . قال تمالى : • ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطهركم وليم نعمته عليكم لعلكم تشكرون . ، يصرح لنا الاسلام بأن الغلو فى الدين ليس من الامور التي يكلف الله تمالى بها عباده بل أنه يتنزه عن أن يحملهم فوق مقدور طاقتهم: « لا يكلف الله نفساً الا وسعها . » بل كلا يدلنا التاريخ عليه من آثار الغلو الذي أهلك الامم وأبادهم هي من مخترعات افكارهم . قال عليه الصلاة والسلام: « اياكم والغلو في الدين فانمــا هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين . » تصدى الأسلام لمن يظن أن الهالك في العبادة واضناء الحبيم فها مما يبرهن للخالق جل شأنه على شدة الاخلاص فقرعهم على ظن أفضى بهم الى وصف الله تعالى بغير صفاته الكالية والذرهم بان تهالكهم هذا فضلاً عن كونه ذاهباً سدى فأنه يجر علمهم سخط الخالق وغضيه ، قال عليه الصلاة والسلام : • من لم يقبل رخصة الله كان عليه من الذنب مثل جبال عرفة . »

الاسلام دين السعادتين وناموس الحياتين . لم يقرر في مبادئة الانقطاع الى النبتل : « من تبتل فليس منا » ولا تجنب الحياة الاجماعية والمسائل الحيوية بالهرب الى رعان الحيال والانقطاع عن سائر الاعمال. كلا . كل ذلك مما ينافى الاسلام ويستلزم غضب الملك العلام . روى ان رجلاً أتى الحيل ليتعبد فيه في عبه الى رسول الله صلى الله عليه ان رجلاً أتى الحيل ليتعبد فيه في عبه الى رسول الله صلى الله عليه

من الفظائع والامور الوحشية ما لا تصدر الا بمن مسهم ضرب من الحنون الشديد ثم قال: « هؤلاء المتعبدون الذين يريدون ان يميتوا تأثير الطبيعة عليهم صاروا في الحقيقة ضحايا شهواتهم التي تنهشهم: لانهم بدلاً عن تنظيم حالة نزعاتهم باعطائها مطالبها في حدودها المعتدلة ارادوا بجنونهم ان يستأصلوا شأفتها. »

كان هذا شأن سائر الأمم فى الافراط فى شهوات النفوس واميالها او التفريط فى كبح جماحها حتى أسفرت سهاء الحق بنور الاسلام وانكشف عن محيا الفضيلة الحقة كل لئام فنزلت آي الله تعالى منددة بالغالين والمفصرين منذرة اياهم بسوء المنقلب فى الدنيا و يوم الدين مقررة الصول الاعتدال على قسطاس مستقيم مدعمة قواعد الفضيلة على نموذج حكم .

نظرت الى منازع الانفس نظرة الحكيم الحبير فلم تقرر لزوم قتل واحدة منها بل عالجبها من حيث يعالج الطبيب المريض بارشادها الى ناموس الاعتدال وارتبها ان الزيغ عنه الى الافراط او التفريط يفضى بالانسان الى ما لا تحمد مغبته ولا تسر عاقبته . علمتنا هذه الآى الكريمة ان الله تعالى لم يخلقنا من عالم العدم الى باحة الوجود ليعذبنا بأنواع العبادات الشاقة التى تميت احساسات الانفس وتخرجها عن دائرة الكال الانسانى بل خاقنا ووهبنا كل ما نحس به من العواطف لنباغ به ما اعد لنا من الرقى النفسى بسيرنا على مقتضى الحكمة الصحيحة

ان من الاديان من جاء آمراً بالزهادة المطلقة والحروج الكلي عن دائرة الأشياء الارضية ، ولكن غاب عن أهل هذه الاديان ان هذه الديانات لها زمن محدود ويستحيل أن يعمل بها بعد مضيه وانها لم يقصد منها الا احداث حادث في الوجود يراد منه اعــداد النفوس لارتقاء درجة نهائية لا يمكن أن تتيسر الا بعد أن يمهد لها الطريق بهيء الطبيعة الانسانية لقبولها . وهذه الدرجة الثانية التي ندعي أنها غاية مايمكن الوصول اليه في تحديدالشهوات والنزعات هي خطة الاعتدال . نع الاعتدال هو الناموس الاعظم الذي ينبني عليه قوام كل شيء ويحفظ به كيان كل شيء . أتريد برهاناً على ذلك ؟ انظر الى جميع الكائنات السفلية والعلوية من اول الذرة المادية البسيطة الى أكبر نجم في قبة الفلك ترها كلها ألسنة ناطقة بان الاعتدال مساكها وملاكها وان به كما لها وانتظامها . نع الاعتدال هو نظام كل شيء فلا تستطيع ان تعلل كمال شيء من الاشياء الا به كما لا يمكنك ان تعزو الاختلال. في شيء الا لفقدانه ، لم يبق ريب الآن عند كافة علماء الارض في ان الاعتــدال هو القاعدة التي يجب ان بيني علمها كل عمـــل وترد الي. حدودهاكل حاجة سواء جسمية او نفسية . ذكر ( لاروس ) احوال. طائفة من متعبدين زعموا ان نوال الدرجات الزلغ في الآخرة لايتأبي لهم الا بقتل سائر خصائصهم النفسية وحرمانهـــا من كل ما تتوق اليهـ طبيعتهم بآنواع من الترويض تكل عن احتمالها طاقة البشر ونسب اليهم.

فى ذلك اقاويل يضيق المقام عن ايرادها ولسنا نكلف أنفسنا اقامة الدليل على عدم صلاحيتها الا باستلفات النظر الى أحوال الامم العظيمة ذات الشهرة التاريخية . نع ان اقل نظرة في شؤنها واتجاه اميالها تدلنــا دلالة صريحة على ان قادتها لم يقفوا على الناموس الأعظم فى تربية الاحساسات وتهذيب الطباع وهو ناموس الاعتدال . بل ترى ان منهم من جعل محاسن الاخلاق قاصرة على امته واباح ارتكاب الرذائل ضد سواها . ويرى هذا الأثر بناية الوضوح في كثير من الأمم التيكان لهـــا سلطان قوى على غيرها ولدينا على صدق هذه الدعوى ادلة لا يستطّاع دحضها بوجه من الوجوه وهذا كما لا يخفي تفريط فىحق الكمال لا يسكن به الفؤاد ولا يرتاح له الوجدان ويقطع الطريق على النفوس فلا تستطيع ان تتابع السير الى غرضها الكمالى الذي فطرت مسوقة الى تلمسه وتحسسه . ومنهم من افرط في كبح حماح النفس وقرر لزوم قتل كثير من اميالها واحساساتها لدرجة تضيق الذرائع عن محملها الا لوقت محدود .

هذا الافراط كانت نتائجه لا تقل عن نتائج التفريط الذى سبق ذكره فلم يسر على افراد امة الا وأخل نظامها وقوض اركانها وجر اليها من الفتن الاجتماعية ما يطلب علمه من مطولات التواريخ .هذا الافراط في ترويض النفوس يصادف غالباً في الأمم التي اساءت فهم دينها ولم تقف عند الحد الذي قرر في شريعتها الاصلية . نع لا نشك

ان من الاديان من جاء آمراً بالزهادة المطلقة والحروج الكلي عن دائرة الأشياء الارضية ، ولكن غاب عن أهل هذه الاديان ان هذه الديانات لهـا زمن محدود ويستحيل أن يعمل بها بعد مضيه وانها لم. يقصد مها الا احداث حادث في الوجود براد منه اعــداد النفوس لارتقاء درجة نهائسة لا يمكن أن تتسم الا بعد أن يمهد لها الطريق بهيء الطبيعة الانسانية لقبولها . وهذهالدرجةالثانية التي ندعي انها غاية مايكن الوصول اليه في تحديدالشهوات والنزعات هي خطة الاعتدال . نع الاعتدال هو الناموس الاعظم الذي ينبني عليه قوامكل شيء ويحفظ به كيان كل شيء . أتريد برهاناً على ذلك ؟ انظر الى حميع الكائنات السفلية والعلوية من اول الذرة المادية البسيطة الى أكبر نجم. في قبة الفلك ترها كلها ألسنة ناطقة بان الاعتدال مساكها وملاكها وان به كما لها وانتظامها . نع الاعتدال هو نظام كل شيء فلا تستطيع ان تعلل كمال شيء من الاشياء الا به كما لا يمكنك ان تعزو الاختلال. في شيء الالفقدانه ، لم يبق ريب الآن عند كافة علماء الارض في ان الاعتــدال هو القاعدة التي يجب ان ببني علمها كل عمـــل وترد الي. حدودهاكل حاجة سواء جسمية او نفسية . ذكر ( لاروس ) احوال. طائفة من متعبدين زعموا ان نوال الدرجات الزلغي في الآخرة لايتأتي لهم الا بقتل سائر خصائصهم النفسية وحرمانهـــا من كل ما تتوق اليهـ طبيعتهم بأنواع من الترويض تكل عن احتمالها طاقة البشير ونسب الهمم.

فى ذلك اقاويل يضيق المقام عن ايرادها ولسنا نكلف أنفسنا اقامة الدليل على عدم صلاحيتها الا باستلفات النظر الى أحوال الامم العظيمة ذات الشهرة التاريخية . نعم ان اقل نظرة في شؤنها وآنجاه اميالها تدلنا دلالة صريحة على ان قادتها لم يقفوا على الناموس الأعظم في تربية الاحساسات وتهذيب الطباع وهو ناموس الاعتدال . بل ترى ان منهم من جعل محاسن الاخلاق قاصرة على امته واباح ارتكاب الرذائل ضد سواها . ويرى هذا الأثر بغاية الوضوح في كثير من الأمم التيكان لها سلطان قوى على غيرها ولدينا على صدق هذه الدعوى ادلة لا يستطّاع دحضها بوجه من الوجوء وهذا كما لا يخفى تفريط فىحق الكمال لا يسكن به الفؤاد ولا يرتاح له الوجدان ويقطع الطريق على النفوس فلا تستطيع ان تتابع السير الى غرضها الكمالى الذي فطرت مسوقة الى تلمسه وتحسسه . ومنهم من افرط في كبح حمـاح النفس وقرر لزوم قتل كثير من اميالها واحساساتها لدرجة تضيق الذرائع عن محملها الا لوقت محدود .

هذا الافراط كانت نتائجه لا تقل عن نتائج التفريط الذي سبق ذكره فلم يسر على افراد امة الا وأخل نظامها وقوض اركانها وجر اليها من الفتن الاجتماعية ما يطلب علمه من مطولات التواريخ .هذا الافراط في ترويض النفوس يصادف غالباً في الأمم التي اساءت فهم دينها ولم تقف عند الحد" الذي قرر في شريعتها الاصلية . نع لا نشك

مِن قادة المدنية ونصراء التنور: ﴿ وَمِنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا . ﴾

<del>---</del>\*\*--

# تأديب النفس بمكارم الخصال

يعلم كل انسان ان للنفس أميالاً تشعربها وتنفعل لها ولا تستطيع الانفكاك عنها كما يوجد للجسم احتياجات يجب امتناعه بهما لحفظ موازنته وعدم الاضرار بكيانه . فكما ان الحسم يشعر بالحجوع والعطش والبرد والحر وغير ذلك من المؤثرات الداخلية والخارجية مما يجب الاهتمام باعطائه حاجته منه أو وقايته من تأثيره ، كذلك تشعر النفس بحاجتها الى أشياء وهي وان لم تكن جوعاً ولا ظمأ ولا برداً ولاحراً الا أنه لا فرق بينها وبين الحجسم في الاحتياج الى أخذ ما يقوم بحياتها منها .

نع للنفس أميال ومطالب وهي وان كانت لا تحصى في صورها ولا تحصر في أشكالها الا أنها دائرة على محور واحد الا وهو مياها الفطرى الى نوال كال تشعر به في صمم فؤاد ولا تستطيع التخاف عنه الا أن تموت بحسرة .

اهتم عقلاء العالم من القدم بتهذيب أخلاق النوع البشري ولهم

ومن أرادها معاً فعليه بالعلم . ،

يرمى الاسلام المقصرين عن طلب العلم بأشد ما يرمي به مقصراً فى واحبه نائماً عن مطلبه . قال عليه الصلاة والسلام : «الدنيا ملعونة ملعون ما فيها الاعالماً أو متعلماً . » وقال عليه الصلاة والسلام : « انه لا خير فى العيش الالعالم ناطق أو لسامع واع . »

ينذرنا الاسلام بأنه سيأتى زمان يروج فيه سوق الالحاد وبرمى الاسلام بما ليس فيه وينشأ فيه من العلماء المنافقين من يدسون الأباطيل الى الدين ليهدموا صروح الاسلام ويقوضوا من اركانه بأنواع الحيل الحدلية التى تدق على غير الواقفين على حقيقة الاسلام فقال صلى الله عليه وسلم : « ستكون بعدى فتن يصبح الرجل مؤمناً ويمسى كافراً الا من أحياد الله بالعلم . »

الاسلام يصرح لنا بأن الجهل والاسلام ضدّان لا يتففان وان التدرج في فهم القرآن مرسط بازدياد العرفان وان الراضى بالجهالة يكون راضياً باستمرار جهله بكلام وبه المقصود منه تربيته وتطهير نفسه وفى هذا من الخسارة ما لا يقدره الحاسبون قال الله تعالى: \* وتلك الأمثال نضربها لاناس وما يعقلها الا العالمون . \* وقال عايه الصلاة والسلام : \* وهل ينفع القرآن الا بالعلم . \*

هذا هو مقدار تشریف الاسلام لمقام العلم والحث علیه وقد رأیت انه أشد تأثیراً علی النفس واکثر تحریضاً لها من کل ما نسمعه

ولم يسم الشيء علماً الا اذا قواه الدليل وقامت عليه الحجج الناطقة فقال تعالى : « ان عندكم من سلطان بهذا أتقولون على الله ما لا تعلمون . »

صرح القرآن الكريم بان كثيراً من الخلق تحسن لهم اهواؤهم تلبيس الحقائق لحاجة في انفسهموحذرٌ من السقوط فيمخاتاهم ووسمهم . بأنهم المعتدون الذين يجب ان يلفظوا لفظ النواة ويعاملوا بما هم أهله من الاقصاء . فقال تعالى : ﴿ وَانْ كَثَيْرًا مِنْ النَّاسُ لِيضَّلُونَ بَاهُواتُهُمْ بغير علم أن ربك هو أعلم بالمعتدين » وقال تعالى : « ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير » ثم حكى لنـــا حال الذين يتابعون أهواءهم ويتبعون افكارهم فأنذرهم بسوء المصير وشر المنقلبوقر"ر بأن ان يغنىعنهم قولهم أنهم مقلدون اسواهم فقال تعالى: ه واذ تبرأ الذين البعوا من الذين البعوا ورأوا العذاب وتقطعت بهم الأسباب وقال الذين انبعوا لو أن لنــا كر"ة فنتبرأ منهم كما تبرأوا منا كذلك بريهم الله اعمالهم حسرات علهم وما هم بحارجين من النار . » يصيح الاسلام فى الناس صيحة توقظ الراقد وتبعث الصاحي مبرهناً لهم على أن ضرورة العلم ليست قاصرة على الحياة الأخرى نقط ولكنها تسرى على احوال الحياة الدنيا أيضاً قائلاً لهم انصلاحالشؤن الدنيوية وقوام الاعمال الحيوية لا يتأتى الا به . قال عليه الصلاة والسلام: • من أراد الدنيا فعليه بالعلم ومن أراد الآخرة فعليه بالعلم

# تهذيب النفس بالعلم

قلنا فيما سبق أنه يجب تطهير النفس من الاوهام كما يجب تطهير الحسم من الاقذار والآن نقول أن التطهير المادي كما يحتاج الى مطهر خال من الحرائيم المرضية و آت من المنابع الصحية كذلك محتاج النفسر الى مطهر يطهرها من أوهامها ويخلصها من أقذار وساوسها وهذا المطهر الحالى من المكاريب هو العلم المثبت بالتجربة المستدل عليه بالمحسوسات. هذا أمر واضح لا يمترى فيه العقلاء وأول من سنه في العالم المتمدن هو (ديكارت) الفيلسوف الذي كان عائشاً في القرن السابع عشر ومن ذلك الحين جرى العمل بمذهبه في تمحيص المسائل العلمية الى الآن.

سبق الاسلام كافة البشر الى تقرير القواعد الحقة لضرورة تطهير النفس وتهذيبها بالعلم والحكمة ﴿ كَانَ السَّابِقُ الى الحَّكِم بلزومه للجنسين الذكور والآناث مما فقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسامة . ﴾ وقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ أَطلب العلم من المهدُ الى اللحد . ﴾

هذا ولم يترك الاسلام باباً تنساب منه الاباطيل الى العلم الاسدّ.

فى ازالها حتى الله لتراهم يحذرون الكافة من الوقوع فى اشراك الحرافات كما يحذرونهم من الابتعاد عن أنياب الاراقم ومخالب الضراغم. مبرهنين لهم أن كل الفساد الذى طرأ على العالم فى القرون الخالية كان. بسبب احنائهم رؤسهم لكل ما يقال واتباعهم كل ما يرسم امامهم بدون. برهان ولا دليل .

سبقهم الاسلام الى تقربر هذه القواعد فحذر متبعيه من الوقوع في اوهاق الاضاليل وأراهم ان اكثر ما يدعو الناس اليه يزرى بالعقل ويبعد عن سبيل الحق فقال تعالى : « وان تطع اكثر من فى الارض يضلوك عن سبيل الله ان يتبعون الا الظن وان هم الا يخرصون » وقر"ر أن الانسان سيقف غداً بين يدى الله فيسأل عما حمل نفسه اعتقاده من الاباطيل التي لم يقوها الدليل ولم يصحبها البرهان فقال تعالى : « ولا تقف ما ليس لك به علم ان السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤلاً » ثم حكى لنحال الضالين وأرانا أن ضلالهم هذا نتيجة الباعهم للظنون والاوهام وحكم عليم عما هم أهله من سوء المنقلب فقال تعالى : « وما يتبع اكثرهم الاظناً ان الظن لا يغنى من الحق شيئاً ان الله عليم عا يفعلون . »

على مكارم السجايا . (رابعاً) تصحيح اعتقادها . ولنفرد لكل من هذه الأمور الأربعة فصلاً مخصوصاً فنقول :

## تطهير النفس من الأوهام

قلنا فى السابق ان المشابهة تامة بين قواعد حفظ صحة النفس وبين قواعد حفظ صحة الجُبان . والآن نقول ان أول أمر يجب ان يعتنى به الانسان لحفظ صحته الحبسمية هي تطهيره دائمًا من أوضار الادناس التي لا تفتأ تعتريه فى أثناء تأدية وظائفه الحيوية وانه لو اهمل ذلك التظهير افضى به الامر الى طروء المرض على جسمه وانهاكه تدريجًا لقواه حتى ينتهى امره بالموت .

اذا تقرّر هذا تقول ان الاوهام الفاسدة والاباطيل الكاذبة هي بالنسبة الى النفس مثل الاقذار بالنسبة الى الجسم فيجب الاهتمام بازالتها بالوسائل الفعالة قبل ان تتراكم على النفس فتمرضها وتجعلها غير صالحة لتأدية وظيفتها . فقد شوهد أن خرافة واحدة قد تلم بالنفس فتمنعها من التمتع بمزايا كثيرة أخرى . وحرمانها من هذه المزايا يؤدى الى حرمانها من لوازمها فتقع فى امراض يعبر عنها بمثل الجبين والحقد والبغض وهي الامراض التى يضحى فلاسفة الاخلاق كل اوقاتهم للسمى

بين فؤادين كما لا يمكن الجمع بين ضدين . كل ذلك مع وحدتهم في النوعية واشتراكهم في الانسانية . لماذا يا ترى هذا التخالف الشديد بين افراد النوع الانساني ؟ أليس هذا دليلاً محسوساً على ان هناك أمراضاً وأعراضاً قد تعترى النفوس البشرية فتشوّه من صورها المعنوية كالامراض والاعراض التي تنتاب الاجسام فتشوه من صورها المادية ؟ ثم أذا رأيت أن لاهياً أقلع عن لهوه وغوياً ارتدع عن غيه بتأثير موعظة أو رهبة ، أليس في هذا دليل واضح على ان أمراض النفوس قد ترايلها اذا صادفت علاجها الحقيقي ؟ نع ان النفس تكون في مُدأً أمرها طفيلة مستعدة للانصاب في كل قالب ، فان منحت مربياً حكماً في أول نشأتها شبت على حسب تعاليمه نفساً حكيمة زكية. وان منت بمرب مهمل أو تركت لرحمة المؤثرات الرديئة نشأت نفساً شريرة تورد صاحبها الموارد الشائنة وتوقفه المواقف المهينة . وعلى هذا فيكون حال النفس من حيثية قبولها للمرض والمعالجة مثل حال الجسم سواء بسواء ولوكانت الامراض والمعالجية بالنسبة للنفس المعنوية مباينة لامثالها بالنسبة للجسم المادى .

الآن سهل عاينا التكلم على كيفية تربية النفوس وحفظها من الأمراض وطريقة جعلها صالحة لتأدية وظيفتها . فما هو السبيل الى ذلك ؟ لا سبيل اليه الا باربعة امور : (اولاً) تطهيرها من أدناس الأوهام . (ثانياً) تهذيبها بالمعلومات الصحيحة . (ثالثاً) تعويدها

اذا تقرر هذا نقول ان الانسان متنازع بين نوعين من المطالب وهما مطالب روحية تستلزمها سعادته النفسية ومطالب مادية تستوجها سعادته الجسمية . اما المطالب النفسية فهي مجموع قواعد لا يقصد بها الا الحصول على صحة النفس البشرية وجعلها صالحة لتأدية وظائفها التي خلقت لها كما أن المطالب الجسمية هي مجموع قواعد لا يراد بها الاصحة الحِبْهان ويمكينه من تأدية وظيفته المطلوبة منه في الحياة الدنيا . نقول ان ادراك ان السعادة الانسانية المتمناة هي اصلاح حالة النفس والجسم معاً وحفظ النسبة بين مطالهما صارت الآن من البدائه التي لا يمترى فهما عند علماء العالم أجمع وقد سبقهم الاسلام الى تقريرها أيام كان الناس يَجْتُونَ عَنِ السَّمَادَةُ فِي سَكَّنِي الْحِيَّالِ وَبِالرِّهَادَةُ الْكُلِّيةِ أَوْ بِالْأَفْرِاطُ فى الملاذ البدنية واطراح كل مزية فكرية . ولتكلم على ذلك ببعض تفصيل فنقول:

#### مطالب النفس

ان من يتدبر بعين البصيرة فى احوال الخلق ير العجب العجاب فى تباين فطرهم وتخالف استعدادهم فيرى هذا معتدلاً وذاك مفرطاً وذلك مفرطاً وبين هؤلاء درجات لا يحصها الا خالقها وكلهم متباينون فى الملكات حتى لا يمكن التوفيق

من عنده مسكة من العقل تفسيرقوله تعالى : « ما فرطنا في الكتاب من شيء . » فنقول والله المستعان :

#### الواجبات الشخصية

كل انسان يشعر بأنه مكوِّن من جوهرين متمنزين عن بمضهما هما الجسم والروح . وأنهما متحدان مع بعضهما على تغاير طبيعتيهما اتحاداً غربهاً بطريقة بها يتأثر احدها اذا تأثر الآخر ولوكان نوعا النَّاثَرِينَ وَالمُؤثِّرِينَ مَتَايِنَينَ حِداً . وَبِناءَ عَلَى هَذَهُ النَّظُرِيةُ اهْتَدَى النوع الانساني الى ان مناط السعادة المتمناة هي حفظ هذبن الجوهرين من أن يعتربهما ما يخل بوطاً نفهما فصار الاعتناء بكلمهما ضربة لازب. قال لوك : « السعادة التي يمكن للانسان ان يمتع بها في هذه الدنيا تستلزم امرين اثنين : عقلاً صحيحاً وجسماً سلماً . هانان النعمتان ها مستقركل النع الاخرى ويمكن ان يقال ان من توفرنا عندء لم يبق في نفسه حاجة لغيرهما . ومن حرم من احداهما فلا يتصور ان يكون اسعد ممن يملكهما معاً مهما كان متمتعاً بمزايا أخرى لانهما السبب الاول للسعادة والشقاء. فالذي لا يكون مااكما لعقل سلم لا يهتدي عمره لطريق السعادة البين . والذي لا يكون جسمه صحيحاً لا يستطيع ان يخطو في ذلك الطريق خطوات مهمة : "

#### ٧ الواجبات الشخصية والعاثلية والاجماعية

كذلك أنتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم نسى . »

هذا هو شأن حرية العلم في الاسلام . فهل وصل الاوّلون والآخرون الى اعلاء شأنه واكبار مقامه الى اكثر مما رأيت فى هذه الآيات التى تبعث الجماد فضلا عن الانسان ؟ وهل هذه الحرية العامية بعيدة العهد عن ابناء هذا العصر ؟ كلا . قال المسيو (برتلو) أحد نظار خارجية فرنسا السابقين واكبر علمائها الكياويين : أن العلم لم يتوصل الى نوال حرية الا من منذ مائيين وخسين عاماً : « الحمد لله الذي هدانا لهذا وماكنا لهتدى لولا أن هدانا الله . »

## الواجبات الشخصية والعائلية والاجتماعية

قد أنمنا الكلام بوجه الايجاز على الثلاثة أنواع من الحرية التى انبنى عليها كل الرقى الذي حصل في العالم المتمدن وأقمنا الادلة الحسية على ان كل تلك القواعد الاساسية الممدنة ليست الا شعاعاً من أنوار الديانة الاسلامية . ولكن هناك قواعد نانوية أخرى هي نتائج تلك القواعد الرئيسية يجب علينا ان تتكلم عنها بوجه الايجاز حتى ترى لكل

أعظم ما يعبد به الحالق جل شأنه فقال عليه الصلاة والسلام: « أفضل العبادة طلب العام . » وقال عليه الصلاة والسلام : « نظر الرجل فى العلم ساعة خير له من عبادة ستين سنة . »

لم يحصر الاسلام العام في بلد من البلدان ولا عند طائعة من بني الانسان بل أمرنا باصطياد شواردد حيث كات واني وجدت فقال عليه الصلاة والسلام: « اطلب العلم ولو بالصين » وقال عليه الصلاة والسلام: « الحكمة ضالة المؤمن يأخذها أني وجدها » فليس للمسلم أن يرفض حكمة ما مجحة كونها صدرت عن هو مناف له اعتقاداً او مغاير له وجداناً. بل يكفيه باعثاً لاخذها كونها حكمة وكونها مما يرفع شأن الانسان ويزيل من جهالنه . قال عليه الصلاة والسلام: «خذ الحكمة ولا يضرك من أي وعاء خرجت . »

أتل آى القرآن الحكيم بتدبر وروية تر آيات صوادع تزع الانسان عن الغفلة عن العام وتردعه عن الاغضاء عن نواطق الحكم، تر الحبار الاعلى ينادى عباده بلسان الرحمة قائلاً لهم: « انظروا ماذا في السموات والارض. » ويبكت المقصرين في النظر ليعتبر أهل الفكر بقوله « وكأين من آية في السموات والارض يمرون عليها وهم عنها معرضون. » وينذر الذين يعمون أعينهم عن تدبر بدائع الاكوان الباعثة لمزاياالعرفان بقوله تعالى: « ومنكان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى واصل سبيلا، قال رب لم حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً قال

الثورات الداخلية والمقاتلات الدموية طلباً لتحرير العلم من ربقت. الجهنمية وكان ماكان مما يعامه من ألم " بتاريخ ذلك الزمان.

هكذا كان حال الايم قاطبة بينها كانت الحقائق الألهية تنزل من السموات العلى على سيد الملا صلى الله عليه وسلم وتملى عليه أصول المدنية الحقيقية والعلم المطلق من قيود العبودية . جاءت الديانة الاسلامية فاكة اصفاد العلم ، حالة اغلال المعارف ، مقررة أنه من الظلم الشائن والاعتساف المهين تقييد العلم بقيد أو تحديده بحد فقال عليه الصلاة والسلام : « من قال ان للعلم غاية فقد بخسه حقه ووضعه في غير منزلته التى وضعه الله بها حيث يقول وما اوتيتم من العلم الا قليلاً »

صرح الاسلام عن لسان الحكيم العلم في قرآنه الكريم بان فهم حكمة الخالق في كلامه المنزل على صفوة أنبيائه لا يتأنى الا بانارة الفكر بأنوار العلوم و نقويم النظر ببدائه المعقولات فقال تعالى : «وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون . » ولم يكتف بهذا بل انذر المتكاسلين عن طلب العلم بسوء المنقلب وبالطبع على قلوبهم برين يؤديهم الى سوء العذاب فقال تعالى : «ولئن أتيتهم بآية ليقولن الذين يؤديهم الى سوء العذاب فقال تعالى : «ولئن أتيتهم بآية ليقولن الذين كفروا ان أنتم الا مبطلون . كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا معالمون . »

بمثل هـذه الآيات البينات فتح الاسلام للمـقول أبواب العلوم الصادقة والمعارف الحقة وأراهم ان طلبها والسعي في اكتسابها هو من

أخذ مذللو النوع الانساني في التشنير على العلم والنديد به وبمحييه وحكموا انه الرجس الذي لا يصح أن يحام حوله او يقصد حوضه . قال لاروس في دائرة معارفه : « اما هم فيعتبرون ان العلم هو الشجرة الملعونة التي تقتل بأنمارها بني آدم . » نع انهم تصدوا العلم تصدياً منع الناس عن ذكر اسمه والعروج على رسمه . وأخذوا يحر فون فلسفة الاقدمين لتنطبق على أوهامهم وتتوافق مع أحلامهم حتى لم يبق منها الاهيكل مشوه يفرق العقل من رؤيته ويأنف من روايته .

زعموا ان لديهم العلم الذي لا جهل معه والكنز الذي لا يفتقر من جمعه . فحكموا ان كل ما أتى من الخارج منه يكون خارجاً عن نطاق التحقيق ولا يقول به الا زنديق فيسرعون بالحكم عليه باقصى ما يتصور العقل من العقوبة الجسمية بما يروع الجسور ويزع الصبور فأماتوا بهذه الطريقة عدداً عظيماً من الحكماء بتهمة انهم يسعون في زيادة مواد العلم ومن يطالع تاريخ العلم ير العبر .

بهذه الوسائل الحبروتية سكنت عاطفة العلم ولم تفعل الا ان أقامت الحجة بلسان النواميس الحيوية وكانت تلك الحجة الناطقة هي سيادة الجهالة والاضاليل ورواج اسواق الاوهام والاباطيل حتى تغلبت الاميال البهيمية على العواطف الانسانية وعدا الاقوياء على الضعفاء فسلبوهم كل من ايا الحياة وحقوق الطبيعة ودام الهرج والمرج سائدين على أحوال الانسانية حتى بلغ السيل الزبي ولم يبق في القوس منزع . فياء دور

ونسمع به عنهم . قال (لاروس) : « اذا بحثنا بدون تغرض ولا وهم عن سبب الرقي الذي حصل في العالم المادي والفكري والإخلاقي من منذ طفولية الجمعيات البشترية الى ايامنا هذه فلا نراه الا مخلص العقل من الضغط عليه . » ونحن لأنود أن نقفل باب هذا المبحث حتى نثبت للقارىء أن محرير هذه القوة العقلية ليس ببعيـــد العهد عنا وأنه لم يجصل الا بعد جهدجهيد وجلاد شديد ، قال (لاروس) : « من منَّذ زمن الاصلاح لغاية الثورة الفرنساوية استمرت الجيالدات بحظوظ مختلفة بين محرري العقل وبين الضاغطين عليه من القدم . ولأجل الاعراض الكلي عن اساطير المماضي ورسم خطة جديدة للمستقبل أخذت الثورة الفرنساوية في ترميم ما تهدم من إركان الجمعيــة وصار تعلم النشأة الجديدة من أهم اشتغالاتها . ﴿ أَمَا نَجُنَ فَنِقُولُ : ﴿ الْحَمْدُ لله الذي هدانا لهذا وماكِنا لنهتدي لولا أن هدانا الله . »

## حرية العلم

نسبة العلم الى القوة العقلية كنسبة الغذاء الى الهيئة الجسمية . فكما ان الجسم ينمو ويزيد بتمثيله انواع المواد الارضية كذلك القوة العقلية تكبر وترتق بتمثيل النظريات العلمية والمعلومات الخارجية . لهذه العلة

الوظيفة التي خلقه لاجلها الملك الديان كما صار هو المميز الأكبر لافراد النوع الانساني في الافضلية بعد أن كان المميز فيها العبادة الظاهرية والتقوى العضلية . قال عليه الصلاة والسلام : « لا يعجبنكم اسلام رجل حتى تنظروا ما ذا عقده عقله . »

ما ذا تغيد الانسان عبادته الظاهرية وافعاله العضوية بيما يكون هو بضعف عقله عرضة لكل انواع الافراط والتفريط، يضع الامور في غير مواضعها، ويزن الأشياء بغير ميزانها فان كلف باداء وظيفة أساء استعمالها وأخل أعمالها لظنه الظلم عدلاً والعدل ظلماً ؟ ألسنا نرى كثيراً ممن يدعون الصلاح والتقوى صاروا جوائح أمهم وبوائق وطنهم بمحض ضعف عقولهم ؟ أنى قوم على رجل عند النبي صلى الله عليه وسلم حتى بالغوا فقال: كيف عقل الرجل ؟ فقالوا: نخبرك عن اجهاده فى العبادة واصناف الخير وتسألنا عن عقله فقال: « ان الاحمق يصيب بجهله اكثر من فجور الفاجر. وانما يرتفع العباد غداً فى الدرجات الزلني من ربهم على قدر عقولهم . »

هذا هو مقدار تشريف الديانة الاسلامية للقوة العقلية . ولكن أتدري ماذاكانت نتيجة تحرير هذه القوة الحليلة عند الشعوب المتمدنة بعد ما نالوها بييع الانفس رخيصة في سبيلها ؟ كانت نتيجته تمتمهم بكل ما تراه من عظمة مدنيتهم وشدة صولتهم وقوة شوكتهم . كانت نتيجته اهتداءهم الى طرق السعادة الدنيوية ومناهج الرفاعة المادية محمل تراه

لم يتربص مذللو النوع الانساني لمواهب الانسان آكثرمن تربصهم لهذه الموهبة الكبرى لعلمهم انها السلاح الحاد الذي لو جرد من غمده لم تقف أمامه جيوش الاوهام ولا ظلمات الاحلام فشـــددوا النكبر علمها تشديداً حرم الانسانية من اعظم خصائصها حتى صرحوا بأن استعماله في فهم مايقولون يفضي الى الالحاد . فوقع الناس في ظلمة من الجهالة أنضت بهم الى حالة من الوحشية بحدثنا التاريخ بها وهو خجل من نفسه ناقم على امسه . كان هذا حال الايم في الحين الذي كانت فيه اصول المدنية الحقة وحرية العقل يملها الحكم العلم على خاتم انبيائه محمد صلى الله عايه وسلم . فينها كان المسيطرون على الايم يصيحون فى وجوه رعاياهم قائلين : « اطفئوا نور العقل . اطمسوا عين البصيرة ، فان الدين ينافي العقل . »كان رسول الحق يقول لمتبعيه واسحابه : « الدين هو العقل ولا دين لمن لا عقل له . » وينهاكان اولئك القادة الغالون يقولون لمقهوريهم : « تواصوا ايها الناس بترك العقل حانباً فانه يغضب رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ وَيُجِلِّكُ سَخَطُهُ الْكِكُمُ . • كان صاحب المدنية الحقة صلى الله عايه وسلم يقول لاصحابه: « يا ايها الناس اعقلوا عن ربكم وتواصوا بالعقل تعرفوا ما امرتم به وما نهيتم عنه واعلموا انه ينجدكمعند ربكم. » الى آخر الحديث .

بهذه القواعد الالهيمة نال العقل حريته وتخلص من اوثاق كان يسف فيها ويتعثر في اصفادها وصار هو المرشد الحقيق للإنسان وهي الدموية التي حصلت في اواخر القرن الماضى . قال الفيلسوف (فرنك) : « ان المساواة المدنية التي تأسست منذ نصف قرن عند بعض أمم اوروپا آخذة فى الانتشار عند الامم الاخرى تدريجاً . » ونحن أما يحق لنا ان نتلو قوله تعالى : « الحمد لله الذي هدانا لهذا وماكنا لنهتدي لولا أن هدانا الله . »

### حرية العقل

ان أكبر خصائص الانسان شأناً وأعظمها أثراً هي قوته العقلية . قلنا ان الانسان لم يخلق كما خلق الحيوان مطبوعاً على عمل ما يقيم أود حياته بل خلق مجرداً عن كل علم بما يستلزمه امر بقائه . الا أنه منح في مقابل تلك الجهالة القوة العقلية التي تكبر وتنمو بزيادة المعلومات فتفى الانسان عن كل سوق طبيعي وترفعه تدريجاً من الوحشية المظلمة الى المدنية النيرة . ولكن منيت هذه الخصيصة الكبرى مثل سائر الحصائص العظيمة الاخرى لحكمة يعلمها الله تعالى بمن يسيطر عليها ويمنعها حيناً ما من تأدية وظيفها على حسب قانونها المرسوم لها من القدم .

اعضاء الجمعية الانسانية بماكلفت به اكبركبير فيها . قال عليه الصلاة والسلام : «كلكم راع وكل راع مسؤول عن رعيته . »

هذه القواعد رفعت نفوس السلمين عن ذلة الاسر لنفس بشرية اخرى وسمت بها عن التقيد باشارة غيرها لعلمها بانها هي التي ستدان وحدها عما حنت والمسؤولة عماكسبت وانه لن تغني عنها نفس مثالها مهما علت وسمت .

بمثل هذه الاساسات تتأسس روابط المؤاخاة وتتأكد عرى المساواة ولا يكون السواد الاعظم من الناس مقودين الى طائفة قليلة منهم يسيرونهم كيف يشاؤون ويوجهونهم الى حيث يريدون . نع بمثل هذه القواعد تسود المساواة . أندري ما نتائج المساواة ؟ المساواة هي مبدأ أولى المعرفة الحقوق والواجبات واعظم مؤيد للعدالة والحرية بين سائر الافراد . المساواة هي الفاروق الاكبر بين العدالة الحقة وبين العدالة الوهمية التي تنحر عظام الايم ويمتص دم حياتها . قال نابليون : «المساواة هي ينبوع كل عدالة سواء كانت بين الشعوب او بين الافراد . » وقال الفيلسوف (كوندرسيه) : «المساواة الطبيعية لبني الانسان وقال الفيلسوف (كوندرسيه) : «المساواة الطبيعية لبني الانسان المحدة . »

مَ وَنَحَنَ لَا نُودَ أَنْ نَجْمَ مَقَالَنَا هَذَا حَتَى نَثَبَ إِنَّ المُسَاوَاةِ التَّى تَمْتَعَ مِهَا الشَّعُوبِ المُتَمَدِّنَةِ الآنِ لِيسَتِ بِقَدِيمَةِ العَهْدِ بِلِ هِي نَبِتِ الثَّورَاتِ من أمتى الذين يقولون هذا للجنة وهذا للنار . »

لم يهين الاسلام طائفة من المسلمين لأم خاص بامتيازات خاصة تعلو بهسم أمام القانون الالهي عن مرتبة اقل المسامين حيثية وجاها ، بل فتح للكل باب الفضل الرباني وقرر ان ذلك الباب مفتوح للكافة على السواء ياجه من اراد الولوج بدون احتياج ولا عوز لمرشد غير كتاب الله وسنة رسوله ، ولم يكتف بذلك بل حذر كافة متبعيه من الوقوع في أشراك من يدعون الاشقاء والاسعاد او ينتحلون لانفسهم حقاً ليس لسائر الافراد ، قال عليه الصلاة والسلام : « من قال أنا عالم فهو جاهل ، » وقال عايه الصلاة والسلام : « أخوف ما اخاف على أمتى رجل يتأول القرآن يضعه في غير مواضعه ورجل يدعى أنه احق بهذا الامر من غيره . »

أكد الاسلام لمتبعيه انه لن بنى عن المرء يوم الحساب غير عمله ولن يجيه من غائلة المذاب غير مكتسبات نفسه فلا يجديه الانتساب الى عظيم او الاعتراء الى أب فخيم . قال الله تعالى : « وأن ليس للانسان الا ماسمى وان سعيه سوف يرى . » وقال جل شأنه : « فلا أنساب بيهم يومئذ ولا يتساءلون . » وقال سيد الوجود صلى الله عليه وسلم : « يا عباس ويا صفيه عمي النبي ويا فاطمة بنت محمد اني لست أغنى عنكم من الله شيئاً . ان لى عملي ولكم عملكم . » لهذا وردت الاوام الالهية موجهة الى سائر الافراد على السواء ومكلفة اصغر عضو من

او بالإنتساب الى قبيلة الى غير ذلك من دواعي الامتياز وبواعث الاعياز ، وجعل الماز بالزايا والاعمال لا بالفخفخة والاقوال فقال تمالى : « ان أكرمكم عند الله أتقاكم . » وقرر أن التقوى ليست من الامورالتي يمكن للانسان ان يحكم علمها بمجرد النظر الى افعال الرجل في الطاعات وإجْبَهاده في اصناف العبادات فربمــا ذهب ذلك كله هباء منثوراً لعقيدة رسخت في فؤاد فاعلها لا يطلع علمها غيرانله تعالى . قال عن وجل : « لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا خيراً منهم ولا نساء من نساء عسى أن يكن خبراً منهن . » وقال النبي عليه الصلاة والسلام : « وان الرجل ليعمل بعمل اهل الجنبة حتى لا يكون بينها وبينه الا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل اهل النار فيدخلها. وان الرجل ليعمل بعمل اهل النار حتى لا يكون بينه وبيها الا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل اهل الجنة فيدخلها . ،

قرر الاسلام ان قبول الاعمال الصالحة هو من خصائص الله تمالى فليس للعبد أن يحكم على تقوى يراها في غيره بالقبول او الرد بل يجب عليه ان يدع الحكم فها للخالق جل شأنه حتى لو بلغت تلك التقوى بصاحبها الى درجة أعلت عن سائر اصناف الحلق . قال عليه الصلاة والسلام: « دعوا المحدثين من أمتى ( اي الذي تحدثهم الملائكة ) لا تحكموا لهم بجنة ولا بنار حتى يكون الله هو الذي يقضى بينهم يوم القيامة . » وقال عليه الصلاة والسلام: « ويل للمتألين

في اثناء تلك الظلم الخالكة وقبل تلك القلاقل المزعجة كان خالق الانسان موجها عنايته السامية الى تربية الأمة العربية في وسط الشعاب والصحور على مقتضى قواعد الحكمة العظمى التي لايأتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها ليجعل منها امة تقيم الحجة على لسان الحبار الأعلى وتؤدب الطاغين بيد القهار الأقوى حتى اذا ثابت الأيم الى السكون بعد ان تنال من المدنية ما قدر لها في العلم المصون وثاقت الى فهم ما يدعيه المسلمون من ان دينهم هو الكنر المكنون والسر الذي قامت به السموات والارشون وجدوا ان كل ما وصلوا اليه بعد بذل المهج واقتحام الرهج ليس الاصورة منعكسة من ثلك التعاليم الالهية : «سنريهم الرهج ليس الاصورة منعكسة من ثلك التعاليم الالهية : «سنريهم التعاليم الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق . »

فهلم ننظر الآن فيما يقوله الاسلام في حرية النفس لنبت لقادة الحكمة ونصراء النوع الانساني ان كل النظريات التي يفتخر بها علماء هذا الترن ما هي الا صدى الصوت الذي رن بين شعاب مكة والمدينة قبل زهاء اربعة عشرقرناً فنقول: جاء الاسلام واضعاً لاساس المساواة بقوله تعالى: \* يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وأنتى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا. \* وقوله عليه الصلاة والسلام: « ان الله قد أذهب بالاسلام نخوة الجاهلية وتفاخرهم بآبائهم لان الناس من آدم و آدم من تراب وأكرمهم عند الله أتقاهم . \*

. ﴿ فَانْمُحَى بَذَلُكَ كُلُّ نُصْلَ يُمكن أَنْ يَدَّعَى بَاصَالَةَ الْمُحْتَدَ أَوْ بُوفْرَةَ الْغَي

الجُمعية القدسية وجعلوه طعمة للنيران أو اذاقوه من العذاب مايقشعر له جلد الحيوان .

انتجلوا لانفسهم حق الوصاية على النوع البشري وكلفوا انفسهم تربية صغاره فنقشوا في مخيلاتهم من التعاليم والقواعد ما مجعلهم اذاشبوا آلات صاء في ايديهم يستعملونها كيف شاؤا وفي أي غرض ارادوا . غرسوا في اذهانهم أن السعادة والشقاوة الابديتين معقودتان بارادتهم ومرتبطتان بمشيئتهم « ولو اتبعالحق أهواءهم لفسدت السموات والارض ومن فهن . » فنشأ الناس طبقاً للقالب الذي صهم فيه قادتهم وكانوا كلا تحركت ضائرهم وتململت أنفسهم ناداهم بما انطبع في سرائرهم من تلك التعاليم مناد يقول لهم : «أكلا أنه لا أنفس لكم ولا ضائر . ما عليكم الا أن تطيعوا طاعة عمياء!»

من هنا مات الحرية النفسية ومات ما يبنى عليها من حرية المدارك المربية لانواع الملكات فلم يسع الطبيعة البشرية الا أن أقامت الحجة عليها فنغلت النيات ودويت الصدور وتشعبت الهواجس فى النفوس وافعوعت الافئدة بالأضغان والاحن ووقعت الجميات فى حيص بيص وكان النياس فيها كقطع الحشب في المرجل تغلى على تنور يصعدها وينزلها غليان الصدور واضطرابات الامور فنشأت الثورات الدموية بفظائعها التي لا تنطبق على احساس ولا بدخل تحت قياس حتى كان ماكان بما يعلمه كل انسان لديه قليل من علم العمران .

فانه يحتوي على قسط منها لا تقارن به حريات العالم على انواعها الا كما يقارن الحيال بالحقيقة .

ان حرية العالم المتمدن التي نشاهدها الآن على ما بها من عظم وجلالة لم تتأيد دعائمها ولم تثبت وطائدها الا بواسطة ثلاث حريات بسيطة اخرى كانت بالنسبة لها كأعمدة ثلاثة بالنسبة لبناء فاخر . أما هذه الثلاث حريات الأولية فهي : (أولاً) حرية النفس . (ثانياً) حرية العقل . (ثالثاً) حرية العلم . ولنتكام على كل منها بوجه الاجمال مع أثبات انها بعض قواعد الاسلام فنقول :

#### حرية النفس

ان آكبروسيلة تذرع بها مذلاو النوع الانساني للسيطرة والقهرهي حرمانهم النفوس البشرية من حقوقها الطبيعية وتجريدها من أهم خصائصها الفطرية وجعل تلك الحقوق والخصائص تحت تصرفهم الخاص يوجهونها الى حيث شاء هواهم ووافق كبرياؤهم . فكانت كلة (اعتقد وانت اعمى) كما قال (لاروس) هي القاعدة المتبعة والناموس السائد على شكل فرد من افراد الأمم ، وكانوا اذا آنسوا من احد من الناس بارقة التحرك الى التقصي من او اقه الثقيلة أشرعوا بالحكم عليه بالمروق من التحرك الى التقصي من او اقه الثقيلة أشرعوا بالحكم عليه بالمروق من

كانت عين الوحشية والقسوة مرتبة في صور قوانين . أما من جهة فضائل روما مثل الشجاعة والمكر والتبصر والنظام والاخلاص المطلق للجمعية فهي بعينها فضائل قطاع الطرق واللصوص . أما وطنيتها فكانت مكتسية لباس الوحشية فكان لا يرى فيها الا شرها مفرطاً للمان وحقداً على الاجنبي وضياعاً لاحساس الشفقة الانسانية . أما العظمة في روما والفضيلة فيها فكانت عبارة عن اعمال السوط والسيف في العالم والحكم على اسرى الحروب بالتعذيب اوبالاسر وعلى الاطفال والشيوخ بجر عربات النصر . »

نحن لم ننقل هذه المقولة فى هذه المناسبة الا لنري القارىء مباغ المدنية فى ذلك الوقت عند اعظم الم الارض ليتحقق ان كل ما سيراه من اساسات الاسلام الطاهرة ليس بالام المستعار من أية أمة من الام الاخرى كما عسى أن يتوهمه بمض القاصرين . ولن نكتنى بهذا ، بل سننبت ذلك من اقوال اساطين عاماء اوروپا انفسهم .

قلنا ان الايم المتمدنة نالت من الحرية في هذا العصر ما بنت عايه كل رقبها العقلي والاخلاقي بما حدا باكثر علمائها أن يدّعوا أن تلك الحرية منافية لنصوص الديانات كافة كما اسلفنا ذلك ، وبنوا على فكرتهم هذه وجوب زوالهاكلها في مستقبل قريب وحلول العلم محلها في قيادة الانسان الى سعادته ، أما نحن فسنبرهن بالأدلة الحسية على ان الاسلام فضلاً عن كونه لا يعارض تلك الحرية التي رفعت الغرب من وهدته

المسيطرين هي الكلمة العليا وأمرهم هو الامر النافذ حتى طرأ على العالم من تأثير نواميس الرقي ما يفكهم نوعاً ما من ربقة ذلك الاستعباد المطلق لرجال الدىن فنشأت سلطتان سلطة دينية وأخرىسياسية فحصل بنهما من التدافع والتجالد ما لا تكفي المجلدات لتبيين اهوأله حتى توصلت بعض الشعوب المرقية في هذين القرنين الى التخلص من نير السلطة الدينية كما افتكت نفسها ايضاً من غلو السلطة السياسية ففرحت تلك الشعوب بما حصلته من الحرية بعد ماشابت ناصية الغيراء وسترت مشيها بالدماء فأخذ عاماؤها يؤلفون الاسفار الضخام ترنمأ بتلك البير الجزيلة وطفقوا يشنون غارة شعواء علىكل الاديان بما لا نستطيع آساته هنا وتغالوا فانذروا سائرها بالزوال ولم يعلموا انكل ما نالوه بعد التي واللتيا ليس هو الا تقرباً الى الاسلام الذي اشرق نوره على العالم يوم كانت اوروپا فى ظلم الحِهالة الحالكة .

جاء الاسلام في وقت كانت فيه الدنيا بأسرها خاضمة لدولتين عظيمتين هما دولة الفرس ودولة الرومان. أما الاولى فكانت القلافل الداخلية والخارجية آخذة في زعزعة بنيانها وتقويض جدرانها. وأما الثانية فكانت لم تزل على جانب عظيم من عظمتها الاولى وكانت لم تبرح تزلزل الايم بسطوتها وتدوّخ البلاد بقوتها، وكان فيها شطرعظيم من مدنيتها النسابقة اي مدنيتها التي يقول عنها (لاروس) في دائرة معارفه ما يأتى: « ما ذا كانت نظامات الرومان على وجه الاجمال ؟

ولكن لما كانت الحرية المطلقة أى حرية الحيوانات تبطل عمل كثير من الخصائص المودعة في الانسان والتي لا تتم الا بالاجتماع رضخ الانسان لان يضجى قليلا من تلك الحرية في سبيل ممارسته تلك الخصائص .من هنا نشأت السلطة مع ما استلزمته من المناسبات التي أخرجت تلك السلطة عن حدودها في كثير من الاحوال . ذلك انه لما كان من ضمن أميال الانسان المودعة في جبلنه حب التسلط والعلو على سواه وجدت بعض النفوس مساغاً الى تحقيق أمانيها من التسلط المطلق ومجازاً الى متابعة هواها من التعالى الافراطي على الفير وتذرعت لذلك بكل الذرائع المكنة .

ولماكانت وسائط التسلط لا تنجح الا اذا واجهت الانسان من اشد احساساته تسلطاً عليه وجد محبو القهر والجبروت ان انجع تلك الطرق هي التأثير على الانسان من طريق الدين وكان الجري على هذه الطريقة مبباً في محريف اكثرالاديان واخراجها عن نصوصها الاصلية طمعاً في امتلاك أزمة القلوب والسيطرة على العقول . فكانوا يتربصون لكل حركة يأخذها العقل طلباً للتخلص من او هاقه القاتلة فيبتكرون له من انواع التخرصات الدينية ما يقف أمامه ولو حياً من الزمان مندهشاً مذعوراً ، حتى اذا صده ما يراه أمامه وأخذ يتحرك يمنة او يسرة أتوا اليه في الحال عمل يشبط من الله الحركة او يمنعها من الانتشار . وهكذا دام الحال قروناً كثيرة جداً في خلالها كانت كلية اولئك

كل رابط؟كلا. فتلك خرية الحيوانات التي لأنحسدهم عليها: بل الحرية التي يتوق النها فلاسفة الامم هي الحرية المعتدلة التي تسمح للانسان باستعمال سائر خصائصه بدون أن يخشى مسيطراً عليه الا اذا تعدى حدوده المحددة له بواسطة الشريعة العادلة ، وكان تعديه ذلك مضراً ببعض أعضاء الجمية التي هو فرد منها .

هذه هي الحرية التي يتلمسهاعقلاء الامم من يوم أن تسنموا هامة هذه الكرة الارضية وها هم لم يزالوا للآن في جهادهم الاول ولو كانت أشكاله تغيرت عماكانت عليه أيام كانت القنا والقواضب هي صاحبة القول الفصل والكلمة العليا . ونحن هنا قبل أن نتكلم عليها لاجل أن نطبقها على قواعد الديانة الاسلامية يجب علينا أن نتكلم قليلا على جهاد النوع الانساني وراءها من منذ بدء الخليقة لنستطيع أن نقف على تفاصيل المسألة من اولها الى آخرها . ولنستدل على القواعد الاساسية التي قامت عليها حرية الامم المتمدنة فنقول :

### خهاد الانسان لنوا<u>ل الحرية</u>

الانسان حر بطبعه ولا يحتاج الى مرشد يرشده الى الحرية لانها من الاحساسات الشديدة التأثير عليه اللهم الا اذا توصل الى تعكير وجدانه بالخزعبلات المطفئة لنور البصيرة كما حصل فى كثير من الام، القرن الاخير هي سبب كل الرقى الذي نرى آثاره الآن على ربوع اورويا .

ما هي تلك الحرية التي جاهدت اوروپا لنوالهـــا جهاد الابطال وبذلت لتحقيقها كل مرتخص وغال ؟ هل هي بعيدة عنا بعد السماء من الارض او بعد اجتماد اوروپا من خمول الشرق ؟كلا . هي بين ايدينا ولكنا غافلون عنها كغفلة الغني الأبله عما بين يديه من الكنوز التي لو صادفت مالكاً كفؤاً لساد بها على غيره ولأطلق الالسنة بالثناء على خيره . نع هي بين ايدينا ولو شئنا لعملنا بها وجرينا على سنتها ونحن آمنون مطمئنون لانتكلف في سبيل تأييدها بذل المهج ولا اقتحام الرهج ، بل هي من محفوظاتنا عن ظهر قلب ولا نتكلف الا فهمها على حقيقتها ببذل قليل من التــدبر . لو فعلنا ذلك حصلنا الغرب في قليل من الزمن فلا يسعه وقت ذلك الا ان يندهش من سرعة رقينا من الوحشية الى المدنية العليا في بضع وعشرن سنة .

ماهي تلك الحرية التي يقول عنها المسيو (د. فيو): «الحرية هي أصل كل أفضل سمادات الدنيا» والتي يقول عنها (باشيا): «الحرية هي أصل كل الرقى الانساني» والتي يترنم بحسنها (فيكتورهوجو) ويقول: «يمكن أن يقال ان الحرية هي الهواء الذي يجب أن تستنشقه النفس الانسانية» هل هذه الحرية هي الانفراط الكلي من كل قيد والانجلاع المطلق من

ان أول ضرورة شعر بها الانسان بعد مقومات حياته الشخصية هي ضرورة الاجباع على طائفة من بني نوعه . فكنت تراه من جهة ذاته على عمام الحرية لا يقيده شيء من الاشياء ، ومن جهة اخرى ضعيفاً عاجزاً لدرجة تلزمه ان يضحي بعضاً من هذه الحرية في سبيل اقامة أود حياته هرباً من فناه عاجل ، لهذا اجمع علماء العمران على ان الانسان مطبوع على الاجباع رغم انفه لانه من مقومات حياته التي لا يمكنه ان يستغنى عن المأوى والملجأ .

بين هـــذه الحرية المطلقة التي يشعر بها الانسان في نفسه وبين احتياجه لأن ينضم الى جمعية من بني نوعه قامت كل الفتن التي يحدثنا بها التاريخ وترويها لنا السيركما بني علمهاكل ما شاهدته وتشاهده من التفاعل في اجزاء النوع البشري جرياً وراء الغاية المتمناة . وعلى هذا فحوادث التاريخكله فىالامم حمعاء مبنية على تحديد قواعد الحرية المعتدلة التي تليق بمقام النوع الانساني ، وعلى تحديد السلطة التي تستلزمها حالة الاجباع ولم يزل النوع الانسانى للآن هدفاً للتدافع الهـــائل ببن احزاله طلماً للاهتداء الى الحد الفاصل بين هاتين القاعدتين . الا ان هذين القرنين الاخرين يمتازان عن سابقهما بشدة القرب من ذلك الحد المعتدل بفضل الدماء الغزيرة التي سمح بها محبو الحرية في اورويا في القرن الفارط مما لم يسبق له مثيل في عصر من العصور السابقة . يَقَالُ عَلَمَاءُ العَمْرَانُ : وَهَذُهُ الْحَرِيَّةُ الَّتِي نَالَمُهَا الاَّثِمُ الْاوْرُوبِيَّةً في هذا ﴿ التقدم نحو الأمام رغماً عما يساوره في جميع جهاته من هذه النوائب المصمية . ثم لو علوت عن مركزك هذا الى اسمى منه لتحققت ان تلك الارتباكات كلها هي نواميس ثانوية تابعة لذلك الناموس الذي شاهدته أولاً وان تلك الارتباكات والمضائك هي افاعيلها وآثارها تنفعل في العالم لكي يرتج في بعضه ارتجاجاً يفصل عنه خبث الاخلاق المهيمية ودرن النزغات الوهمية . هذا امر لا مشاحة فيه خصوصاً في عصر ما الحاضر . ويمكنك أن تهتدي اليه بقليل من الاستقراء فائك لو تفحصت في كل نازلة مهمة ألمت بالعالم في عصر من عصور التاريخ تفحصت في كل نازلة مهمة ألمت بالعالم في عصر من عصور التاريخ لم لمأيت انها جلبت معها فائدة عظمي لو وزنت مع المصيبة التي سبقها لم رجحت عليها رجحاناً يقلل من تأثرك من تلك المصيبة بل يرضيك غنها رغماً .

نحن في هذا الصحتاب الوحير لا نستطيع ان ندرس وقائع النواميس الاجباعية التي بتأثير أفاعيلها على النوع الانساني خرج من ظلم الجهالة والوحشية الى باحة النور والمدنية . كلا . فهذه امور تعوزنا لكثير من البحث والتدقيق يخرجنا عن نيتنا الاولى من جعل كتابنا هذا صغير الحجم شاملاً لاطراف موضوعنا . ولكن ذلك لا يمنعنا من ان نلم بسر هذا التدافع الاجباعي الماماً يسهل علينا بحتنا وينير لنا المسائل الاجباعية الكبرى بطريقة ترينا الحقائق مجسمة أمام اعيننا لتكون حجة التطبيق اكثر اقناعاً فنقول :

## الناموس الاعظم للدنية

ان من يتدبر في تفاصيل تاريخ الايم من يوم تكونها الى الآن لا يرى فيها الا اهوالاً تشيب الولدان وترعد فرائص الانسان! يرى حروباً دموية، وفتناً اجهاعية، ومصائب عائلية، ومفاسد اخلاقية! يرى الاطماع والشهوات الهيمية لابسة لباس النفاق والوحشية. تسفك الدماء، وتيتم الابناء، وتهدم كل بناء! يرى رجالاً رفعتهم الصدف الوقتية الى مقاوم الشرف الوهمية جعلوا بمن دونهم عبيداً يمتصون دماءهم ويبتزون شراءهم لاطفاء حمرة شرتهم واشباع بطن نهمتهم! المسهم الا بعض مستثنيات من السعادة كانت تشرق في بعض الايم ثم تختفي ليحل محلها الشةاء والكمد.

هكذا ترى تاريخ الانسان كله مملوءاً بالاحن والمحن مفعماً بالكدر والحزن مما يكرّ واليك بنى نوعك ويحبب اليك اتهام نفسك ولكنك لو علوت قليلاً عن مثار هذه القلاقل والزلازل ونظرت الى النوع البشري من وجهة أخرى لرأيت بعينك ان هناك ناموساً ثابتاً يبعث الانسان من خلال هذه المضائك الاجتماعية والارتباكات العمومية الى

هذه الاربعة قواعد يعتبرها علماء الديانة الطبيعية اركاناً تنبئ عليها كل قاعدة قانونية يكون في العمل بها تقدم الانسان الى النقطة الكمالية التى أعد هذا النوع لبلوغها . ولما كان العلم هو المنوط اجماعاً بحسس تلك القواعد المرقية للانسانية فهم يعتبرون كل قاعدة يتوصل اليها من هذا القبيل كأنها قاعدة دينية في الجري على سنتها رضاء الخالق والقيام بطاعته .

أما المرويات القديمة والاساطير التي مضى عليها ألوف من السنين مع ما استلزمتها من قواعد الدين فقدصدفوا عنها وهجروها هجراً كلياً . قال (كن): « الديانة الحقيقية الوحيدة لايحتوي الاعلى قوانين أعنى قواعد قابلة للتطبيق نشعر من ذاتنا بضرورتها المطلقة وتكون مجردة عن الاساطير والتعاليم الكهذوتية » كأن (كن) يريد ان يذكر المسامين بقوله تعالى: « تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولكم ماكستم ولا تسألون عماكانوا يعملون . »

بها عجاً ويملون طرباً ليست هي الإشعاعاً من الديانة الاسلامة وقطرة من بحرها الزاخر . ونحن لاجل زيادة الاقناع نأتي هنا على النصوص الشريفة التي تنطبق على هذه الأمور الاربعة مرتبة على حسها فنقول: (اولاً ) قال تعالى : ﴿ وَمَنْ جَاهِدُ فَانَّمَا يُجَاهِدُ لَنُفُهُ . أَنَّ اللهُ لَغَنَّ عَنَّ العالمين . » ( ثَانِياً ) قال الله تعالى : « يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر. » وقال تعالى : « مايريد الله ليجعل عليكم في الدين من حرج ولكن يريد ليطهركم وليتم نعــمته عليكم ولعلكم تشكرون . » ( ثالثاً ) قال الله تمالى : « لايكلف الله نفساً الا وسعها . » وقال تعالى : « ولو أناكتبنا علمهم أن اقتلوا انفسكم او اخرجوا من دياركم ما فعلوه الا · قليل منهم . » وقال تعالى : « يريد الله أن يخفف عنكم وخلق الانسان ضعيفاً . » (رابعاً ) قال عليه الصلاة والسلام : « من لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر لم يزدد من الله الا بعداً . » وقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ كُمْ مَنْ صَائَّمُ لِيسَ لَهُ مَنْ صِيامَهُ الْأَ الْحُوعُ والعطش . ﴾ هذه هي عقيدتنــا في فهم الدين . وقد رأيت آنها مطابقة للعقل والعلم تمام الانطباق ومتفقة مع النواميس الثابتة كمال الاتفاق . والحا كانت مطاعن علماء اورويا على الاديان لم تنوجه الها غالباً الا من هذه الوجهــة الرئيسية التي ينبني علما سائر قواعد الدين فقد حق لنا ان ننادي بأعلىصوتنا ان الاسلام أعلى وأسمى من ان يناله سهم من سهام ذلك التنديد المشين واكبر وأجل من ان يلحقه طعن الطاعنين .

وهنا نستدرك فنقول ان اصحاب هذه الديانة لا يكرهون العادة الجسمية مطلقاً كما يؤخذ ذلك من كلام (حول سيمون) في غير هذا الموضع . الا انهم فقط لا يحتفلون بعبادة جسمية لا يكون من نتيجها فائدة ادبية تذكر . فهم يريدون ان تكون معتبرة وسائل لاحياء القلوب وتطهيرها من ادناسها لا اغراضاً قائمة بنفسها مجردة عن كل غاية . قال (كن) الفيلسوف الطائر الصيت : « العبادة الحارجية لا تكون رديئة الا اذا اعتبرت اغراضاً لا وسائل ، وهي يمكن ان تكون نافعة مفيدة اذا لم تعتبر الا وسيلة لايقاظ وتقوية الاحساسات الفاضلة في النفس البشرية . »

اما نحن فنلخص من كل هذه الاقاويل أربعة أمور مهمة هي مذهب علماء اوروپا في الدين وهي : (اولا) الاعتقاد بأن الله غنى عنا وعن اعمالنا وان مانعمله من الحير لانتيجة له الا منفعتنا الحاصة . (نانياً) ان الله تعالى رحيم بالانسان ويود صلاحه ولا يكلفه بالعبادة الا لفائدة نفسه . (ثالثاً) ان العبادة يجب أن تنطبق على النواميس الثابتة للحياة وتلائم الطبيعة البشرية لا ان تعارضها وتسعى في ملاشاتها . (رابعاً) العبادة الحسمية يجب أن تعتبر وسائل لنطهير النفوس وتهذيبها لااغراضاً مطلوبة لذاتها .

نقول ان هذه الاربعة أمور التي لم يبلغها العقل البشيرى الا بعد ان شابت ناصية الكرة الارضية وجعلت علماءالقرن التاسع عشر يتيهون

حبلة النوع الانساني . فاستناداً على هذه البدائه العلمية التي لا يصح الامتراء فها بني طائفة عظيمة من علماء اورويا ديانهم الطبيعية واليك ما قاله في هذا الموضوع احد نصرائها وهو الفيلسوف الشهير (حول سمون) قال: « أنا نؤدي في أثناء هذه الحياة الواجب الذي رسمه الله تعالى لنا محت رعايته وعنايته وعندما ينتهى بقاؤنا فهو اما أن يثيينا. واما أن يعاقبنا . » ثم ذكرالاسباب التي تقتضي الآثابة والعقوبة فقال : • أما الامر الذي يقتضي المثوبة الجسنة نهو طاعة الانسان لقانونه الخاص وعمله للخبر . أما قانون الانسان الخاص فهو حفظ ذاته وترقية خصائصه المودعة فيه . ثم هي محة وخدمة اخوانه ، ومحمة وعبادة خالق ذاته . ولكن ما هي الطريقة التي يعبد بها الانسان ربه ؟ ان أداء الواجب وعمل الخبر هو عين العبادة والحب والعمل والاخلاص هي نفس العبادة ونفس الصلاة ، والاخلاص لاوطن هو عين خدمة الله تعالى . هذه هيالديانة الطبيعية ، وهذه هي العبادة الطبيعية .كل أصول مذهبنا هذا واضحة لا رموز نها . أما اصوله فهي الاعتقاد بوجود اله قادر على كل شيء ولا يغيره شيء . خلق العوالم وحكمها بقوانين ونواميس عامة، ووجود حياة أخرى تؤدي لناكل وعود هذه الحياة وتكافئ المظالم بالحِزاء الأوفى . هذا هو اعتقادنًا . فأما صلاتنا فهي ان يَكُونَ قَايِنًا بَمُلُوءًا بِمُحِيَّةُ اللَّهِ تَعَالَى وَمُحَيَّةُ الْأَنْسَانُ ، وأَنْ تَكُونَ لِنَا ارادة مابتة في اداء الواجب وخدمة اوادة الله تعالى بعمل الخير والبر . » إهـ

هذه المرحمة الكبرى تتجلى للإنسان تجلياً يبعثه رغم انفه الى محبة ذلك الجالق العظم . فأنه جل سلطانه لم يترك كاشاً من الكاشات الا ووهبله مايقيملهأ ودحياته ويحفظ بقاءه وما يدفع عنهالبوائق والجوائح الامايستلزمه نظام الكون ويكون في حصوله اثر مرحمة اسمي ورأفة اعلى بمجموع هـنـذا الوجود . ثم ان الها هذا شأنه لا يحمل الانسان من العبادة الا ما فيه حكمة بالغة وفائدة عظمي لذات الشخص و بني نوعه وسائر اجزاء الطبيعة . لان مجردالندبر فيجميع انواع الكائنات يدلنا دلالة وانمحة على أن خالقها لم يخلقها وهو مريد افسادها وملاشاتها بل خلقها وأراد أصلاحها وبقاءها ومما يدل على ذلك أيداعه فها القابلية للترقى والتدرج لدرجة حددت في سابق علمه . ولما كان الأنسان لا يفترق في النسة الى الله عن سائر الكائنات الاخرى بل يزيد علمها في كونه نهاية الآبداع وغاية الاختراع فيكون بالاولى خاضعاً لناموس الرقي والتدرج وقابلاً له اکثر من سواه ۰

هذا هوالواقع فان من يتأمل في مبلغ الرقى الذي حصله الانسان من اول نشأته الى الآن يحقق ان الحالق جل جلاله وهبه من الحصائص ما يستمر به ترقيه وتدرجه الى نقطة لم يصل اليها الفكر البشري للآن. ثم قالوا وحيث ان افعال الله مجردة عن العبث والتناقض فيجب ان تكون تلك العبادة المرغوبة لله تعالى موافقة للنواميس الثابتة السائدة في عموم الكون وملائمة للاميال والاحساسات المغروسة في

بعد ان فحصوا العلوم فحصاً وأوسعوا الكون بحثاً عن نواميسهوتنقيراً عن قوانينه لنجعل هذا من بعض الادلة الحسية على نظريتنا من أن كل خطوة يخطوها العالم في سبيل فهم الحقائق هي تقرّب ظاهر الي الاسلام فنقول: ان عاماء اوروپا بعد ان دخلوا فی کل دور یمکن أن يدخله الانسان المعرض لكل أصناف الفتن العلمية ﴿ وَمَنْ يَطَالُعُ تاريخ العلم من أول سقراط اللآن ير العجب) عادوا الآن حيث خالقاً قادراً حكماً متصفاً بكل صفات الكمال ومنزهاً عن أنل ما يشعر بالنقص . وأنه جل سلطانه وضع الكون على نظام مخصوص يستطيع من ينظر اليه بروية أن يستنتج منه تلك الصفات العليا اســـتنــاجاً محسوساً وأن يتعلم منها أموراً يغنى الجرى عليها مع قلتها وسهولة فهمها عن ألوف القواعد والتعالم التي كانت تلقى على الناس فيحنون رؤسهم خَضُوعاً لِهَا وَلَكُنَ عَلَى غَبْرِ فَهُمْ لَحَكُمْهَا وَنَتَأْتُجُهَا . ثُمْ رَأُوا بالاستقراء لنظام الكون ونواميسه ان الخالق حبل شأنه يتعالى علواً كيراً عن الاحتياج لكائن من صنع يده بل هو غنى بذاته عن كل ما عداه . ثم قالوا ان غناه هذا لم يمنعه عن الاهتمام بمخلوقاته اهتماماً يدل على عظيم رحمته وسعة رأفته واقل نظرة في الوجود لدل على صدق هذه النظرية دلالة حسة:

انظر الى اصناف النباتات والحيوانات من أدناها الى اعلاها تر آثار

#### ما هو الدين ؟

ان لفظة دين قديمة جداً كقدم مسهاها وشائعة بين كل الطوائف البشرية سواء حاضرها وباديها وحشيها ومتمدنها ولكنهم لم يدركوا معناها على الوجه الحقيقي الذي جاءت به الشرائع الالهية والذي ينطبق على رحمة الحالق وعنايته . ومن يتدبر التاريخ ير الشعوب المختلفة قد تطورت اطواراً كثيرة في فهم معنى هذه الكلمة على حسب تطور العقل البشرى في فهم المعقولات .

كان الاقدمون لا يعرفون الدين الا انه مجموع احتفالات عمومية تضحى فيها الحيوانات او أسرى الحروب ارضاء لمعبوداتهم وتسكيناً لفضيهم . ثم لما ترقت المدارك الانسانية ونمت فيها الغريزة العقلية بطرو العلوم والفنون أخذ معنى الدين ينجلى شيئاً فشيئاً ويقرب رويداً رويداً من المعنى المراد لله والذى جاءت الاديان تأمر الناس بفهمه كذلك .

نحن هنا قبل أن نتكلم على ماهية الدين بالمعنى المراد للاسلام يجب علينا اوّلا أن نتكام على ما يفهمه علماء اوروپا من هذه اللفظة

الارضية فى سبيل رفعة شأن الانسانية لا يقصد به الا اقامة الحجج التجريبية على صحة قواعدالديانة الاسلامية: « سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم حتى يتبين لهم انه الحق. أولم يكف بربك أنه على كل شىء شهيد. »

بناء على ما قدمنا فلن يمكن صدم تيار الاسلام بأي وسيلة كانت، لانه لا فرق بين صدمه وبين صدم المدنية الانسانية والترقيات النفسية وبين محو النصوص العلمية العملية ورد الناس الى الحالة الأولية. وهذا أمر لن يقدر عليه مجموع الانس والجن ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً: « يريدون أن يطفؤا نور الله بافواههم ويأبي الله الاان يتم نورد. »

فلنشرع الآن بعون الله تعالى فى اثبات ان كل ما نقرأه من قواعد المدنية العصرية ليس بالنسبة الى قواعد الديانة الاسلامية الاكشماع من شمس او قطرة من بحر وأسهل سديل يوصلنا الى هذا الغرض هو ان نتكلم على اسس المدنية الحالية ثم نثبت انها بعض السس الديانة المحمدية بطريقة واضحة جلية فنقول:

اليه والذي لاجله وضعت فيه غريزة الدأب والبحث عليه. بل الاسلام هو أمنية النفس البشرية التى فطرت لتنشدها وتحسسها كاعظم غاية لها واسمى نقطة لكمالها . فهي لا تفتأ تتطور في كل الاطوار وتدور مع كل الادوار بحثاً عن تلك الضالة العزيزة المنال والتى فى وجودها راحة لها من البلبال ومقنع لها من كل الآمال والاميال .

الاسلام دين خدمته العلوم العليمية على غيرعلم من ذويها حتى صارت نصوصه في هذا القرن اوضح من الضياء وأسهل جولاناً في العقل من الشعاع في الماء . فلا قاعدة دات عليها التجارب ، ولا نظرية تأسست بشهادة المشاعر يكون لها أثر في ترقية الانسان و تحسين بناء الهيمران الا وهي صدى صوت آية قر آنية او حديث من الاعاديث النبوية حتى يخيل للرائي ان كل جد و نشاط يحصل من علماء الكرة

## ما هو الاسلام ؟

أي بليغ يتصدى للكلام على الاسلام ولا يشكو من المجز التام والقصور البين عن القيام بتوفية هذا المقام السامي حقه من التبين ؟ وأي حكم يتعرض لتفصيل بدائع هذا الدين الحنيف ولا يعد نفسه من القاصرين المقصرين • ولو أن ما في الارض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة ابحر ما نفدت كلات الله . »

أي مادة غزيرة وقريحة سامية وعالمية شاملة يجب ان يتصف بها الانسان لاجل ان يمكنه فهم وتفهيم هذه النواميس الازلية الابدية التي تدور عليها الادوار وتمر بها القرون والاعصار وهي هي كما كانت نواميس يزيدها القدم شباباً ويابسها الزمان من الجدة جلباباً وتودعها الاجيال للاجيال ولا يدركها الا الذين انار الله بصائرهم بنور العرفان وأطلع في ساء افكارهم شموس التبيان : « وتلك الامشال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون . »

انا نقول بتمام الحربة وكمال الاستقلال والعلم نصيرنا والعقل ظهيرنا ان الاسلام هو سنام الكمال الاعلى الذي خلق الانسان وأعد للرقي الاحساس الدينى المغروس فى جبلة الانسان وبين مطالب الحياة وواجباتها ويسير بالجمعية البشرية الى خيث هدتنا اليه الابحاث العلمية من السعادة المرجوة للزم الاعتراف بضرورته اعترافاً قطعياً . قال (لاروس) بعد ان ندد بنظامات الاديان ما يأتي : « ليست هي الديانة التي تحث الرجل على اداء واجباته بل هو الفكر العام وقوة الطباع والاحساسات التي تنشأ في داخلية العائلات تحت ظل ذلك الفكر العام الذي هو نفسه يزيد تهذباً ولطفاً كل تقدمت المدنية والمعلومات . فان عرق الديانة بانها مجموع افكار صالحة لربط جميع افراد البشر الى حمية واحدة متمتعة بالفوائد المادية كما هي متنورة في القوة العقلية فقد حق لك اذن ان تقول ان الدين ضروري للنوع الانساني . »

هذا ومن الادلة الحسية على ان العقل البشري مهما ترقى وتقدم فلا يستطيع ان يعيش بلا دين هو أف طأ فقة كبيرة من علماء اوروپا قامت بتأليف ديانة سمتها الديانة الطبيعية ولم يدخلوا اليها من القواعد والاصول الا ما دل على حقيقته البرهان وقام بالدلالة عليه الحس والعيان . وسنأتي في الكلام على أسس الاسلام على اهم قواعد ذلك الدين الجديد ليرى المسلمون باعينهم ان دينهم لم يترك مجالاً لجائل ولا مقالاً لقائل : «أفغير دين الله يبغون وله أسلم من في السموات والارض طوعاً وكرهاً واليه يرجعون .»

200

· العلاقة الموجودة دائماً بين الحقوق وعلم التشريع . فالحقوق لا تتغير ولكن علم التشريع يجب ان يتغير ويهذب على الدوام . »

وقال المسيو (ارنست رينان) في كتابه المسمى تاريخ الاديان: «من المكن ان يضمحل ويتلاشى كل شيء نحبه وكل شيء نعده من ملاذ الحياة ونعيمها . ومن الممكن ان تبطل حرية استعمال القوة العقلية والعلم والصناعة ، ولكن يستحيل ان ينمجي التدين او يتلاشى بل سيبقى أبد الآباد حجة ناطقة على بطلان المذهب المادي الذي يود أن يحصر الفكر الانساني في المضايق الديئة للحياة الطينية . »

ملخص الامر ان علماء اوروپا الذين يركن اليهم مجمعون على انه من المحال ان تزول من النفس غريزة التدين كما يستحيل ان تزول منهاغريزة الحب او البغض، ولكنهم قرروا مع ذلك — وكتبهم شاهدة عليهم أن لا دين من الاديان الموجودة يصلح لأن يكون الدين العام للجمعية البشرية المستقبلة ولا الحاضرة . لما ذا ؟ قالوا لعدم انطباق اساساتها على قواعد العلم ولمعاكسة نصوصها لبدائه العقل ولتقييدها الامور تقييداً ينافي ما عليه المدارك البشرية من الحرية والانطلاق . ولذلك قال احد فلاسفة اوروپا ان الدين كان يبقى غير قابل المزوال والتلاشي اذا كان قواعده مطلقة عن الحدود و نواميسه مجردة عن القيود كما هواستعداد الانسان للكمال المطلق وأهليته للرقي الذي لايحده وصف الواصف . وتقولون انه لوكان دين من الاديان الحاضرة يستطيع ان يؤلف بين

الزمانالسابق قال: «ان قلنا انالاحسان يقتضى اعتقاد الاشاءالمعقولة يقولون كلا، كلا، ثم يسعون فى تذليل هذاالعقل الانسانى الذى يد عى لنفسه حق التمييز بين الخير والشر وبين العدل والظلم، حتى اذا اعموا عين العقل وغشوا باصرة البصيرة لدرجة بها ترى الكرامات كأنها أمور معتادة وتظن الابيض اسود وتعد الرذيلة فضيلة يعود الدين فيقول أطيعوا، نطيع من ؛ هل نطيع العقل ؛ هل الواجبات الطبيعية ؛ هل الاحساسات القلبية ؛ هل النواميس الحقيقية المفيدة للانسانية ، والتى تنتج من تلك القواعد نفسها ؛ كلا، ولكن أطع وانت اعمى الى الذى يحكم باسم الله حتى ولو امرك بقتل مليكك او ابيك او بعمل مقتلة عامة فانه ليس لك لا روح ولا ضمير ، انما انت ميت فى الله . »

الى هذا الحدواكثر وصلت مناوأة عاماء اوروپا الاديان الموجودة. ولكن هل نستنج من هذه المناوأة انهم تركوا التدين بالرة وزعموا انهم استغنوا بعلمهم عن الاخبات والخضوع لخالقهم وخالق كل شيء ؟ كلا . انهم ليقر ون مع اصحاب الاديان ويزيدون عليهم في استدلالهم بالابحاث العلمية ان الاحساس الديني هو غريزة النفس البشرية لا تقل في الوضوح والتأثير عن الاحساس بضرورة الغذاء . قال (جييزلر) الفيلسوف الالماني في كتابه تاريخ الاعتقادات : « الدين مخلد مثل خلود الاحساس الذي ينتجه ، ولكن علوم الدين هي مشيل سائر العلوم الاخرى يجب ان تكون قابلة للرقي على قدر الرقي العقلي وذلك مثل

الفضية الدينية وعلى الخصوص الفضيلة العليا اي فضيلة الاولياء هي ان تنبذ الحياة المدنية والسياسية وان تطرح سائر الاعمال والاشياء الدنيوية كأنها لهو باطل لاجل ان تستطيع بدون ترويح لنفسك وبقلب منكسر ان تذبل في انتظار الحبة . وان تقتل جميع عواطفك واميالك الطبيعية وتميت نفسك وتذللها . »

رأى علماء اوروپا - والدليل الجسى بين ايديهم - ان رقي الانسان منوط برقي العلم و نموه ، وان نمو العلم و رقيه مرتبط بانطلاق العقل من قيوده و تحرره من اصفاده و عدم سيطرة شيء من الاشياء على الابحاث العلمية حتى لا يتأتى من تلك السيطرة ما حصل من نتائج المنابذة بين رجال الاديان ورجال العلوم في الازمنة الماضية . قال المسيو ( بلوك ) : «ان رقي القوة الفكرية وحسن الحكم على الاشياء يتعلق بنمو العلم . وقد تحصلنا على هذه النتيجة بترقية معلوماتنا التي هدمت اركان كثير من ضلالاتنا السابقة من جهة ومن جهة اخرى باستعمالنا لحسن النظر والتدقيق في الاشياء . »

لاعتقاد العلماء الاوروپيين بأن حرية العقل والعلم هي مناطكل السعادات المادية والمعنوية تراهم لا يستطيعون ان يكتبوا تاريخ الضغط عليهما الا بمزيدالانفعال والتغيظ من الماضي متشفين من الذين يؤملون ان يعيدوا الكرة . ولنترجم قطعة صغيرة من اقوال (لاروس) الشهير ليرى القارئ مقدار التحمس الذي يتذكر به علماء الغرب ضغط

(٣)

المطاعن على الاديان ونقط الضعف فيها نقلا عن اشهر علماء أوروپا لميقف قارئنا على انجاء الافكار الاوروبية العامية وليتحقق بعد أن نورد عليه أسس الاسلام انه هو حقيقة أمنية النفوس وحظية الارواح .

قلنا انالمسيو (كونستان) قد اندر سائر الاديان بالزوال والآن نقول انه على ذلك تعليلا فلسفياً فقال: « ان كل قاعدة مهما كانت نافعة فى الحال فلا بد ان تكون مجتوية على جرثومة تعارض الرقي فى الاستقبال لان تلك القاعدة تأخذ بطول المكث شكلا عديم الحراك يأبى على العقل البشري اتباعه فى مكتشفاته التي ترقيه كل يوم و تطهره . اذا حصل ذلك ينفصل فى الحال الاحساس الدينى عن تلك القاعدة المتحجرة ويطلب سواها من القواعد التي لا تجرحه رلا تحرجه ولا يزال يضطرب حتى يصادفها . »

درس القوم الانسان درساً مدققاً واهتدوا الى الطريق الذي يجب ان يسلكه لكي يصل الى سعادته وعلموا انه لن يستطيع ان يؤدى الوظيفة المهمة التي أعدته لها العناية الالهية الا باستعمال سائر خصائصه ومواهبه الممنوحة له وعدم قتل عاطفة من عواطفه . ثم نظروا نظرة الى الماضى فرأوا ان الذي اخر العالم الانساني عن الوصول الى ما هي له من مقاوم الرفعة هوالانصياع الى اوامر رجال ادعوا انهمقادة الاديان ورؤساؤها فأنحوا علمهم طعناً وتنديداً ورموا تعاليمهم بهمة تأخير الانسان وإهباطه ومن ذلك ما قاله (فويرياش) مهكماً : « ان

ما قاله المسيو (برتملو) احدنظارخارجية فرنسا واكبر عامائهاالكماوبين قد نال حريته المطلقة وصار لا يخشى سيطرة الدين عليه . لقد صدق المسيو (برتملو) فأنا نتسلو مؤلفات القوم العلمية فلا نرى الاطعناً على الاديان وتنديداً بها يدلنا على ان القوم قد مرقوا منها مروق السهم من الرمية ولم يكفهم ذلك . بل أخذوا ينذرونها بالانمحاء العاجل لعدم انطباقها على النواميس المرقية للانسانية ولا على القواعد العامية على زعمهم .

الف المسيو (بنجامن كو نستان) كتاباً مهاه ( الدين وينبوعه واشكاله وترقيه ) بحث فيه عن العال التي أنهكت حسم الجمعيات البشرية من جراء الاعتقادات الباطلة ثم حكم بإن مداواة هذه العلل لا تتأتى الا بجرية الضمىر وحرية الاعتقاد والحرية الشخصة وبالاختصاركل الحريات الضرورية ثم قال : « بهذه الطريقة تتنقى الاديان عن ادرانها ولكنا لا نخــال ان ذلك تحقق مطلقاً لاعتقادنا آنها لن تترك شيئاً من اسسها . ولكن حيث ان هذه الأسس تناقض العـــــــــــــــــــ وتعارضه فيكون من المقرر الثابت انمحاء الديانات وزوالها . » نحن نعجب للغاية من كون مثل هذا العالم الشهير يحكم على سائر الديانات بدون استتناء بالأنمحاء والزوال حال كونه لم يدرسهاكلها طبعاً لأنه لو درس الاسلام ولو درساً سطحياً لتحقق قبل كل شيء انه ليس فيه أسس تناقض العلم كما يتهم به سائرها . ولكنا في هذه المقالة سنقتصر على ايراد اشد لدرجة تطمئن به على نفسها أكثر من اطمئنانها بقوتها وعظمتها .

لنرجع الى ماكنا بصدده فنقول: ان هذه الثلاثة عوامل الرئيسة (الطبيعة ونفس الانسان وبنونوعه) مع النواميس الكثيرة الثانوية التي تستلزمها هي بواعث الرقي الانساني قدرها الخالق جل شأنه تقديراً لأجل ان ترفع الانسان رغماً عنه من درجة الوحشية الى درجة المدنية او السعادة الانسانية وهي عينها بحث الباحثين وغرض العاماء المحققين من منذ آلاف من السنين الى هذا الحين .

**→**·!·**※**··!·**→** 

# الدين والعلم

ان المنابذة بين رجال الدين ورجال العلم ليست بقريبة العهد فان التاريخ يدلنا على انه من منذ ازمان بعيدة جداً كانت المشاحنات والمشاغب قائمة بين الطرفين في اغلب الايم ، الا ان العصور المتقدمة كانت تمتاز عن عصرنا الحاضر في قساوة تلك المشاكل وصرامها . فان كثيراً من فلاسفة الايم حكم عليهم بالاعدام بالسم او الحديد اوالنيران لحض كونهم قاموا ينيرون عقول ، واطنيهم من الاوهام التي تحط بشأن العقل وتطنئ من نوره . أما في عصرنا الحاضر فان العلم على

أولها لعدم الغفلة عن الحق لأن الاهال فيه على حسب قو انبن الحياة مسقط له اسقاطاً كلياً . ثانها معرفة قواعد المدل لأن الانسان الحور يجر اليه أضنان امثاله فتسوء حالته ويحرم من سائر حقوقه . ثالثها احترام النوع الانساني باكمله . هذه الثلاثة اموركا هي قوام اعمـــال الأفراد هي ايضاً نظام الامم العظمة المتمتعة بنعمة الاستقلال. فان الامة المستقلة اذا اهملت مجاراة جاراتها سبقتها الى مطالبها وحرمتها من مقومات حياتها ولا يعد هذا ظلماً منهن بل تعتبر هي الظالمة الأثمية باهالها استعمال خصائصها المودعة فها . ومن يتأمل فى حالة الجمعيات حيثية الامر الاول. وأما الامر الثاني وهو العدل فان من اقل خصائصه في الجمعية حدوث الاطمثنان المتبادل على الحق والعرض وعدم الرهبة من العدوان علمهما جرياً مع الاهواء . ولا يخني ما ينبني على هذا الاطمئنان المتبادل من التماسك بين سائر الافراد والنضافر فها بينهم على السعى الى تحقيق غرضهم المشترك وهو سعادة الجمعية . ومن يرد برهاناً محسوساً على حسن نتائج العدل فايتدبر في احوال الجمعيات الحاضرة والغابرة ليغني عن كثير من التطويل

واما عاطفة احترام سائر افراد النوع الانسائى فانها ما انبثت فى أمة حية الاوقللت من حدة الاسلحة الموجهة اليها بتأثير تنازع البقاء وكسرت من نصال مجاوريها الطامعين فيها وأماتت من عرامهم وشرتهم

أما ترى معنا انه كان يتلاشى وجوده او يبقى ولكن مجذوباً مع تيار واحد يحسب انه سيوصله الى غاية يقف عندها ويتملى بسعادته فيها فيخونه الحسبان فيظل مقذوفاً الى حيث يلاقى حتفه على اسوأ حالة ؟ اذا اعتقد رجل ان السعادة فى الغنى وانواعه غير محدودة فى وجدانه ونهاياته غير مرتسمة فى جنانه ، فماذا يكون حاله فى هذا السبيل المميت للعواطف البشرية اذا لم يصادف امامه مانعاً يصده ليقف قليلاً فيرجع الى نفسه رجعة يفهم بها انه لو عاش الف عام دائباً على سلوك سبيل النزوة لما وصل الى غاية مما يؤمله وانه لو صار قارون زمانه مالاً فلن يكون اسعد أهله حالاً .

نع ان الذي خلق الانسان واطلق مداركه من كل قيد خلق الزائما موانع تصدها لتزعها عن الافراط كا وضع وراءه دوافع تصيح به لتردعه عن التفريط . فاما تلك البواعث الدافعة له الى الامام فقد درسناها فى الفصلين السابقين . وأما الموانع التي تعترضه لتجبره الى الاعتدال فى مطلبه فاهمها مقاومة فى نوعه ومزاحتهم له فى كل رغائبه: هذه المزاحمة تنقسم الى قسمين عظيمين ، أولهما مزاحمة افراد الجمية التي يعد الرجل فرداً منها والثانية مزاحمة الجميات بعضها لبعض فى التسابق الى ما يقيم كيانها من أمور هذه الحياة . هذان القسمان من التزاحم المعبر عنهما يتنازع البقاء هما السببان الرئيسان اللذان علما الانسان وغم أنفه ثلاثة أمور عظيمة جداً هي نظام حياة الايم ومساكها:

من دور التسفل فى البحث الى دور الاستعلاء فيه . فصار الآن كل طالبته النفس برغيبتها التى بنظره الى السماء بعد ان كان فى السابق يلتى به الى الارض .

هذا الدامل النفسى له فضل عظيم فى حفظ الانسان من الرضوخ الوثرات البهيمية فيه فهم يقع فى الوحشية التى لو اتصف بها لكان كائناً يتبرأ منه ويؤنف ان ينتسب الى نوعه . وهذا العامل نفسه هو الباعث الى تأليف علوم الاخلاق والبحث فى الالهيات والنفسيات والمحرض على الحبد فى علوم الحكمة عما كان ولم يزل له أثر عظيم فى تحسين حالة النوع الانسانى .

أما العامل اننوعى فهونتيجة العامل السابق ولم نسمه عاملاً قائماً بذاته الا ١١ انتجه من الانقلابات الشديدة فى النوع البشري وفى الفرد الواحد .

قلنا اكثر من مرة ان الانسان ممتاز عن سائر الكائنات بانطلاق امياله وشهوانه عن القيود ومجاوزة انفعالاته لكل ما يتصور من الحدود بخلاف الحيوانات فانها مطبوعة على الانصياع لنواميس ثابتة وتواعد عامة لا تتعداها ولن تستطيع ذلك . اذا عامت هذا فقل لى بعيشك ماكان يستحيل اليه حال الانسان مع انطلاق خصائصه عن القيود لولم يصادف في حياته أموراً تجبره رغم أنفه الى تحديد نقطة الاعتدال فيها وايقاف امياله عند تخوم التوسط في سائر مراسيها ؟

ويرعبه منظره ولوكان هو نفسه محتدها ومستقرها.

انظر الى ذلك الرجل الرث الهيئة الحلق السربال الجالس فى ظل تلك الدوحة ، أتظن أن سكونه الظاهري دليل على سكونه الباطنى ، او ان حالته من الفاقة نهنهت وجدانه عن تلك المطامح السرية والمعامع الضميرية ؟ كلا . ان حاله ذلك لم يقلل فيه تلك الانفعالات النفسية عما هي عليه عند اكبر ملك حالس على اسمى اريكة لأمة متمدنة .

وجد هذا الانسان الضعيف على سطح هذه الكرة الارضية وهوكا هو شي، غير محدود في جسم محدود او بحر لا نهاية لسواحله فى فؤاد لا يزيد عن الكف مقاساً فلم يستطع أن يطمئن الى شيء من الاشياء المحدودة او يركن الى كائن من الـكائنات المشهودة الاريما يتحقق ان ذلك الشيء ليس مما يصلح ان يكون سفينة له يقطع على ظهرها عباب ذلك البحر الزاخر الذي يسمع دوى أمواجه داخل فؤاده . يَم بذل الانسان وسعه من القدم في التحسس على ما تأنس نفسه الا به فأمكل طريق وقاومكل تيار وسلككل سهل واقتحمكل حزن ونزل کل غور وصعدکل نجد وتوقل کل رعن وهو بین کل هذه الهمم الشديدة يصادف مانعاً فيرده او عقبة فتصده فيزيد خبرة بماهية السائق له والمسوق اليه فيصاح من خطأه ويقلل من غلطه فيترفع قليلاً عما كان عليه في سابق بحثه فتقابله الجوائح وتصادمه البوائق فيعلم ان غرضه اسمى من ذلك . وهكذا حصل حتى تم له ان ينتقل رزقت الاممالاوروپية حسن التبصر في جوائح الطبيعة فتراهم يتربصون لاحداثها بالمرصاد فكلما ألم بهم حادث هبوا يجثون عن طريقة لازالته او تقليل خطارته ولا ينامون عن مشروعهم حتى يحققوه علماً منهم بأن في الفكرة الانسانية من الاساليب مايضمن حياة مستقبلهم كما ضمن حياة ماضهم : هذا هو سبب من اسباب رقيهم المدهش الذي قاموا يسيطرون به على الشرق سيطرة الرفيع على الوضيع . فما لنا عن التذكرة معرضون ؟

أما العامل النفساني على الرقي الانساني فهو من افوى العوامل وآكثرها تأثيراً ولا يمتاز عن سابق الا في كونه معنوياً . يشعركل انسان في نفسه بان وجدانه ميدان فسيح لشهوات تتوزعه واميال تتنازعه وآمال تتقاسمه مما لا يستطيع اماتته ولا ابطال تأثيره عليه مهما بذل من المجهودات في ذلك السبيل . ليست تلك الشهوات مما تنصاع لقوانين المحسوسات حتى يستطاع وزنها بقسطاس الاعتدال . ولا هاتيك الاميال ممــا تقبل التحديد حتى يرى الانسان بعينه النقطة التي هو مسوق المها قسراً ولا تلك الآمال مما ترضخ لاحكام القنوع حتى يتسنى له ان يوقفها عند نقطة مخصوصة . بل قضى الحكم المختار ان تنطلق هذه العوامل المعنوية من كل قيد وان تتجاوز كل حد وان تشذ عن كل رابطة حتى صارت بما أودعت من روح الحركة والتأثير كأنها تيارات متعاكسة تتصادم في فؤاد الانسان تصادماً يهوله مرآه طرفة عين بتقدير العزيز العليم كي لا تركد همته وتسكن حركته فصار كل اتقن عملاً عدت الطبيعة عليه فيلتجئ الى تحسينه ولم يزل ذلك التدافع بيننا وبين الطبيعة الى اليوم .

كان من نتائج هذه الحرب العوان ارتقاء الانسان مادياً للدرجة التي نرى بها لندن و پاريس من عجائب الصناعات وغرائب المكتشفات مما لو حدث به الشرقى لرمى محدثه بالجنون لعدم تصوره ما يقول . هذا الارتقاء يستلزم بالطبع ارتقاء أدبياً عظيا لانه لا يتأتى الا باعمال القوة العقلية واجهادها وهذه القوة هي كما لا يخفي محتد كل الفضائل البشرية .

فانظر بأبيك الى ماكان يسميه آباؤنا مصائب وجوائح كيف بعث الانسان الى الارتقاء وحسن الحال وجذبه رغم انفه من طور الهيمية الى طور الانسانية ! هل بعد هذا يصح ان نذم تلك المصائب ونتبرم منها بعد علمنا بانها السائق الوحيد للفكرة الانسانية الى البحث عن اسباب السعادة والرفاهية ؟ أما يجب علينا بعد هذا ان لا نجعل جزعنا من المصائب الطبيعية غشاء كثيفاً بيننا وبين استنباط الطرق الى تخفيف من المصائب الطبيعية غشاء كثيفاً بيننا وبين استنباط الطرق الى تخفيف عن عمرة واحدة ؟ فاذا كان في مكنة الفكرة البشيرية ان تخترع آلة تجتذب بهاالصواعق صاغرة وتلقي بها الى اسفل سافلين ، فكيف لا يكون في مكنتها ان تبكر طريقة بسيطة تخفف من ويلات دودة القطن التي يقف فلاحنا أمامها صاغراً يضرب صدره ويمزق نفسه ؟

تنشدها وتموت بحسرة دونها هو بين يديك وأمام عينيك وما عليك الا ان تجري على سننها القويم وصراطها المستقيم لتصل الى غرضك العظم: « أنا هديناه السبيل » .

ما هي تلك العوامل الثلاثة المهمة ؟ هي الطبيعة ونفس الانسان وبنو نوعه . أما الطبيعة فهي محتــد جسم الانسان بها ترسط سعادته المادية ومنها ينبوع راحتهالحسية . قذف الانسان من يوم خلق الىهذا العالم المادي فتلقاه بنواميسه الكثيرة وعوارضه الشديدة وهوكما وصفه العلامة (لينيه) عاري الجسم وبدون سلاح فوخزته الشمس بحرارتها والارض برطوبتها والسهاء بإمطارها والصحاري بسمومها واعاصرها والوحوش بإنبابها واظفارها فصار الانسان ببن هذه العوامل هدفأ لسهام لا مجن يقيمه منها ولا وسيلة تبعده عنها . فلوكان كغيره من الحيوانات محدود القوى الادراكية لما أمكنه ان يعيش طرفة عين . ولكن الله جل جلاله قد قذف به الى هذهالاهوال بعد ان منحه من المواهب ما يستطيع بها ان يتغلب على الطبيعة ويأسرها فلم تفل عزيمته ولم تتشط همته بل قاتلها بسلاح فكره الحديد وابتكر من الصنائع الأولية ما يحميه منها وقتاً ما . ولم يزل يجد ويجتهد في تحسين تلك الطرق الواقية حتى ارئقي شأنه شيئاً فشيئاً فصاريتمكن من بناء البيوتات بعد سكني المغارات ويحرث الارض ليستخرج خسيراتها بعد ان كان يتغذى بجذور الاشجار واوراقها وهكذا ، ولكن الطبيعة لم تغفل عنه

أو يقتل صديقه لاجـــل ابره أو يبيـع رداءه فى سبيل الحمرة ! ماهذه الغفلة! ما هذه السكرة! بل ماهذاالموت! أضعت أيامك في تخلل المصائب والخشية مزالنوائب وصرفت همك فيأوهام يستنكفها الحيوان ويمجها العرفان ؟ هل يليق بمن يحصر الكون بكواكبه والعالم بعجائبه فيفكره وهو جالس مع صاحبه أن يتدنى الى درجة من الاستكانة والمهانة يضيع بها تلك المواهب العظمى والمنح الكبرى لخزية يفعلها أو غيبة يتلمظ بها حتى اذا تجلت له نشائج تهامله وابتدأت أن توقظه من سباته ارتمدت فرائصه رعباً وارتجت مفاصله رهباً وأخذ ينادي وإمصيبتاه ثم يأخذ يبكي بكاء التكليويذرف الدموع الحرّى مغمضاً عينه عن النظر وبصيرته عن تبين العبر فيضيع بجهله مزية ما يرفعه الى محتده الاعلى ومركزه الاسمى ؟ « ومن الناس من يعبدالله على حرف فان أصابه خير اطمأن به وان أصابته فئنة انقلب على وجهه خسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخسران المين »

ان الذي تسميه مصائب أيها الانسان ليس هو الا يد الجبار الاعلى تستافتك الى الغاية التى خلقت لاجلها وتبعثك من جدث الجمود الذى اوقعك فيه تماديك في الني المزرى مع ما انطويت عليه من الغرائز الشريفة والنحائز المنيفة . نع ان الذى خلقك من الطين الاصم واردان يعلوبك الى اعلى مراكز الكمال سلط عليك عوامل ثلاثة لو تبصرت فى مصاعبها وتدبرت فى اسبابها ومسبباتها لرأيت ان طريق السعادة التى

يزعه أبوه عن البطالة فيظنه قاسياً عليه غيرحان اليه .كلا: « الله ارأف بعباده من هذا العصفور على فرخه.» حديث شريف

سبق أن بينا في مقالنا السابق أن الانسان مستعد لأن يرقى أوج الملكوت الاعلى ومستأهل لان يتسنم هاته الرتب القصوى مما لايحده وصف الواصفين أو تخيلات الشعراء المداحين . فاذا تقرر لديك ذلك فما هي الوسائل التي يجب أن ترفعك من معهد هذا الطين الميت الي محتد ذلك النور الحي ؟ أتريد ان تنزل اليك ملائكة من السماء فيقودونك بيدك الى ما أعد لك من مقاوم الشرف ومنازل الرفعة ؟ ان قلت نع فما الفائدة اذن من ايداع الخالق فيك هذه المنح العلوية العظمي مما لو التفت المها قلملا ولو قدر التفانك الى نقش الدينار ورسمه لعلمت أن في فؤادك كنزاً لو انفدت عمرك في تدبر ذخائره لما وصلت الى عشر عشرها ؟ كنز يصغر اللك شأن الذهب الابريز والحوهم العزيز ويبعثك قسراً عنك لا لتماس الرتبة التي تليق بعظمتك من هذا الوجود ويريك ان سفاسف الامور ودنايا الاعمال ليس مما يجوز لمثلك أن يعيرها فكراً أو يمر بها مراً : « ما وسعتني ارضي ولا سهائي ولكن وسعني قلب عبدي المؤمن اللين الوادع. » حديث قدسي

ایه أیها الانسان! انك عن نفسك لمحیجوب ومن أشرف مزایاك لمسلوب، لیس مثلك منیهتز لخرافات الشعراء فیذم معهمالزمانوالمكان ویتباكی علی ما سیكون وما قد كان. لیس مثلك من یستمیت آكسره تستطيع ان تحتمله شوامخ الحبال . كلا . « انا عرضنا الامانة على السموات والارض والحبال فأبين أن يحملها وأشفقن منها وحملها الانسان . »

لست أيها الانسان ملكا فتكون بمسزل عن دواعي الشهوات ومنعصاتها ، ولست حيواناً فيضعف فيكالشعور بتأثيرات الحياة وويلاتها بل قضى خالقك جـــل شأنه أن تكون بين هاتين الرتبتين في منزلة لو حفظت لنفسك فهاحق حرمتها لخدمتك الاملاك ورفعتك على الافلاك ولو تصرت في واحب نفسك ورضخت لسلطان الشرية فلك ازلت الى منزلة من الضعة يعافها أخس الحيوانات ويأنف مما أنت فيــه من انسو آت . هذا حظك قد خطه بارئ النسم من القدم وأودع فيك من الاستعداد والقابلية ما يسمو بك الى المحل الذي يليق بك من الكمال والرفعة . وأسكن فؤادك عقلا يضيء عليك حوالك الاحوال ويفكك عنك من أغلال الأهوال لو أحسنت استشارته وأجريت اشارته. ولم يخلق ما تراه أمامك من المصاعب والمصائب لتعذيبك علىغيرجدوى أو لكي يسمع عويلك من البلوى ، بل تذكرة تقيمك من عثرة وتحميك من كبوة وتزعك من هلكة : « ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس ليذيقهم بمض الذي عملوا لعلهم يرجعون . » نع ليس ماتراه أمام عينيك من الاهوال أو مايعترض أمانيك من تقلبات الاحوال عقبات أمام سعادتك أو موانع دون أمنيتك . فلا تكن كالطفل العاصى

## تكاليف الحياة

الحياة وما ادراك ما الحياة : حربعوان واهوال تشيب لها الولدان وتخضع لها الرؤوس ذوات التيجان . يتساوى فيها المليك والمملوك والسري والصعلوك والحجال والعلماء والاغبياء والحكماء . بل هي مورد تتزاحم حوله النفوس ولا تفوز بحسوة منه الا بعد ان تصادم العظائم وتجشم الدواهي الدواهم وهي حسوة ممزوجة بالاكدار مشوبة بالاوضار يغص بها حاسها غصة تعجز الطب والاطباء وتتعاصى على كل دواء .

حياة الانسان وما ادراك ما حياة الانسان : مدة قصيرة الامد كثيرة الهم والنكد يكون الانسان فيها هدفاً لسهام الحوادث وعرضة لنبال الكوارث لا تغنى عنه الجنن الواقية ولا الدروع المضاعفة ولا الحصون الشامخة ولا البروج الشاهقة . سهام ونبال تلازمه من يوم ميلاده ملازمة العرض للجوهم فيشب الانسان ويشيب وهي لا تفتر عن وخزه ولا تقصر عن طعنه حتى يود الانسان أن لو كان من بعض الحيوان ولم يمن لعلو مكانته بما تشيب لهوله نواصي الاجيال ولا

في اثناء هذا التدافع المدهش كان الحالق الحكم حل شأنه يرسل رجالاً هم الانبياء علمهم الصلاة والسلام فيوحي الهم الطريقة الملائمة لعصورهم والتي لوانهجها الانسان لوصل الى سعادته من اقرب الطرق الموصلة اليها . فكان يتبعهم من الناس من قدرالله ان يكون على ايديهم نقل النوع الانساني من حالة الى حالة ارقى منها فيستمرون عاماين بما اخذوه من ني زمانهم برهة تُصيرة ثم يعودون الى تدافعهم الاول بعد ان يحرفوا نصوص كتهــم تحريفاً يجعلها غير صالحة لقيادتهم وضبط اهوائهم ولا يزالون كذلك حتى تهيئهم نواميس الحياة الى صعود درجة اخرى من سلم المدنية والترقى فيرسل الله تعالى الهم رسولا من انفسهم يكون في مقدمتهم عند اعتلائهم تلك الدرجة الحديدة . وهكذا كان شأن الايم كافة من التجالد والتدافع حتى تم نمو العقل الانساني وصار مقتـــدراً على تمييز الغث من السمين فأرسل الله سيد الوجود وخاتم الانبياء محمداً صلى الله عليه وسلم بالشريعة الحالدة والدين الابدي . ولا يهولنك ما ترى من آثار التجالد الفكري والتضارب العقلي بين سكان هذه الكرة ولا تستنتجن من ذلك قرب ظهور نبي آخر فان كل ما تراه حاصلاً أمامك من هذء الحِلبة والصياح والتجاذب ليس هو الآ اعداداً لابناء القرون الحــاضرة والمستقبلة الى فهم حقيقة الاسلام وادراك اسراره . نع « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق أولم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد . »

عِلى اعمال مواهمه وأجهادها والحبرى وراء تلك المنصة العلياء التي ُحس بها نفسه احساساً سرياً بدون علم بماهياتها ولاكيفيتها . اختلف افراد النوع الانساني على حسب الامرجة والامكنة والازمنة في ماهية أمنية النفس البشرية وهم كل منهم على قدر ما خولته المكنة وأمكنته الفرصة بالبحث عن تلك الرغيبة الروحية فظنها بعضهم في الملاذ البدنية والشهوات الهيمية فدأبوا على إختراع انواع الزينة ومهيآت الطرب فنشأت من ذلك الصنائع الجميلة على اختلاف انواعها وتباين اصنافها مع ما استلزمته في أثناء البحث علمها من قواعد الصنائع النافعة والاعمال المفيدة . وزعمها بعضهم في علو الكامة وبعد الصيت فجد في تدويخ البلاد وتذليلاالعباد فنشأت من ذلك الحروب والغارات مع مااستلزمته من معارف ومعلومات ومن صعود لبعض الامم وهبوط للبعض الآخر مما له ارتباط قوى بندرج الشعوب في مدارج النقدم والحضارة . وحسها غيرهم في ترويض النفوس وتهذيب الطياع وحرث القوة الفكرية واستُمارها فنشأت من ذلك علوم الاخلاق والابحاث العلمية والعملية والمسائل الفلسفية مماكان له أثر عجب في تنمة المادة العقلمة وتوسيع نطاق القوة الفكرية . وعلى هذا النسق من اختلاف المثارب والوجهات في البحث عن السعادة النفسية المتمناة تم للإنسان من الرقى ما بلغه الآن . وسيستمر هــذا الانفعال النفسي وراء هذه السعادة المرجوة حتى يتم الابداع الذي اراده الله أن يتم على يد هـــذا النوع الإنساني . لاثك أن مشاهدة هذا الجهد من النفس لكي ترقى الى السموات العلا تبعث فى المشاهد الميل الى احترام النوع الانساني الذي يجدر به هو نفسه أن يفتخر بعظمته افتخاراً.

ولكنكا قضى الله للنوع الانساني أن يكون اهلاً لاعتلاء درجات كل ما يتصور من الفضائل كذلك حكم عليه بأن يكون قابلا للنزول الى أخس دركات الرذائل: وفى درس تاريخ الانسان اكبر عبرة لمن يريد أن يتفكر.

خلق الانسان على تمام الجهل بالكون الذي قذف به فيه بخلاف الحيوان فان الخالق جل شأنه وهبه من الالهام اكبر مرشد له لنوال ما يكفل له حياته ويحفظ لنوعه بقاءه فتراه لا ينساق الى الافراط ولا التفريط لدرجة تودي به و نشأ مطبوعا على الاعمال التي تهيئ له راحة حياته من بناء مسكن واعداد محل لائق لوضع صغاره فيه الى غير ذلك من الامور التي يندهش مها الانسان اذا عنى بدرس علم الحيوان . أما الانسان فقد جرد من كل هذه الحصائص بالمرة وعوض عنها مزية الحرية في التصرف بالقوة الفكرية تصرفاً غير محجور .

وجد الانسان وهو شاعر على ما به من ضعف وعجز بأنه مليك كل الكائنات الارضية وزهرة هذه العوالم الكونية فلم يأنب ضعفه وفاقته عن التطلع للنقطة الرفيعة التي اعدت له والتي يرى مثالها في وجدانه يتلألاً آناً ثم يختني آناً لينشأ له بين الرجاء واليأس باعث قوي

ليت شعري ما هذه المعنى الانسانية التى تشعر بعظمتها وجلالة قدرها لدرجة لا تعد ما هي قيه الآن الاجهالة ظلماء ؟ فهى تأنف ان تغتبط على وصلت اليه من سائر الاسرار وترى ان امامها غاية لا تحدها الأوهام ولا تصل اليها مرامي الافكار .

اما نحن فلا يسعنا بعد هـذا الامعان الا ان نحكم عن بينة بأن الفارق بين الانسان والحيوان ليس هوالنطق كما قال ارسطو ولا هو التفكر بالقوة كما مال اليه فلاسفة العرب ولا هو التدين كما ذهب اليه المسيو كاترفاج ، بل هو قبول الانسان للترقى العقلى والاخلاقى الى ما لا نهاية له ووقوف الحيوان في درجة لا يتعداها فتكون نسبة الحيوان الى الانسان كنسبة الادراك المحصور الى غير المحصور وشتان ما بين طرفى هذه النسة .

ان كان لا بد من الاستشهاد بقول عالم اوروپی فی مثل هذه البدائه فالیك ما قاله العلامة (لاروس) فی دائرة معارفه الكيرة بعد ان تكلم علی رقي الانسان ما نصه: « ان من الهور الشائن وضع حد لرقی الانسان ، وقال المسيو (رينان) الشهير فی كتابه تاريخ الاديان: « امعنت النظر فی حال الانسان ووجدته وقتاً من الاوقات يبذل وسعه ويستنفد قواه لكي يتوصل الى ادراك السبب الذي لا نهاية لحدود سلطانه ولكي يعلو على هذا العالم المادي. » أفليس هذا دليلاً محسوساً على أنه بسمو محتده و بحسن حظه ممتاز عن هذه الاشياء المادية المحدودة ؟

استحوذ عليه حب الحياة حتى اورده موارد الحين المخجل يظن الحيال طالباً يطلبه او عفريتاً يرعبه . ترى تجاهه شجاعا يطربه وقع البيض على الحوذ ودوي المدافع فى جدران الحصون ويروقه نظر دماء الاقران تسيل على الارض كالارجوان : قل لى بعيشك هل يمكن لمن نظر الى حالة الانسان من حيث قبوله لسائر الاوصاف الممكنة أن يدعي حصرها فى قاعدة او ضمها فى رابطة واحدة ؟

ليس لأميال الانسان حد فيقف عنده بل كما وصل الى غاية تاق الى أبعد منها ووجد من نفسه المكنة على بلوغها والقدرة على ادراكها حتى اذا نالهاكان فرحه بحوزها باعثاً له على الاستزادة منها ومصغراً في عينه ماكان فيه من قبل .

مضى زمن اتهم فيه مكتشف امريكا ومخترع التلغراف والآلة البخارية بالجنون لظن الناس استحالة ماكانوا يهمسون به فى الآذان همساً . وجاء زمن يقول فيه علماؤه انه سيأتى وقت يكون الفرق فيه بيننا وبين ابنائه كالفرق بيننا نحن وبين اخس الحيوانات .

هل وقف الطماح بالانسان عند هذا الحد المدهش؟ كلا ان الطمع الفكري بلغ عند الانسان مبلغاً نظر به الى حالة العلم الآن فلم يرقه شيء فيه وصغر له الطموح عظم ما نال عقب تلك الجهالة الاولى فنطق بلسان احد علماء امريكا قائلا: اننا نمتاز عن اسلافنا في العلم بكوننا عامنا اننا جهلاء . أما هم فكانوا يعتقدون انهم يعلمون شيئاً !

للمتناقضات جماً يصعب معه تحديد خصيصة من خصائصه بوجه التحقيق شاملاً للمتعاكسات شمولاً تضيق عن حصر آثاره قاعدة كل تدقيق كأن هذه المعنى الانسانية بحر لا يدرك غوره مسارالعقول ولا تنهى الى سواحله خطرات الافكار البعيدة المرامي .

اذا نظرت الى الانسان من حيثية اوصافه المكتسبة فيه فلا تستطيع أن تنتهي الى رابط يربطها ولا ناموس يضمها . فينها ترى رجلا قد عرف قدر الاعتدال وادرك سر الكمال فقاس امياله على مقياس الروية والتدبر ووزن اعماله بقسطاسالعدل والتوسط ترىعن يمينه رجلا ثانياً ستم الدنيا سآمة لم ير معها مطمعاً في لذة ولا مطمحاً في ثروة وكره اليــه العمران كراهة حبت اليه سكني قذفات الحِبال وحيداً فقبراً لا يملك فتيلا ولا نقبراً واخذ يناحي ربه أن يزيده كراهة في دنياه وأن يكافئه على ذلك برضاه . ثم ترى عن يسار ذلك المعتدل رجلًا ثالثاً سحرت الدنبا له سحراً أعماه عن رؤية الفارق بين المحاسن والمقابح فأطلق لنفسه عنان الطيش وافتكها من قيود العادات والتقاليد وأخذ يميل مع الشهوات حيث تميل ويتقلب مع اللهو حيث يتقلب . وبينها ترى رجلا قد نزل عن رتبة الحيوانات جهلا وغياوة حتى كاد أن يساوي الصخر حوداً وخموداً ، ترى بازاته عالمــاً غزير المادة واسع الاطلاع منهوماً بكشف الاستارعن وجوء الاسرار لايرى اللذة الا نظرية يؤسسها او ظاهرة طبيعية يدركها . وبينها ترى شخصاً

أسرها أسراً واستخدمها لاماني وآماله كما يستخدم الملك المنصور أسراء الحروب. ترى ذلك الكائن على ما به من لين وضعف قد اظهر من ذلك اللين صلابة واجهت الحبال الشم فنسفتها نسفاً وعدت على الصخور فسحقها سحقاً وتوجهت المحديد المتين فأذابته اذابة وأبدى من ذلك الضعف قوة اقتادت القساور صاغرة بين يديه فتراها تخضع اليه وتلعب عند قدميه لتقر عينيه!

هل بعد هذا التدبرالعلمي يقال ان الانسان هوذلك الجسم المادي الضعيف ؟ كلا بل لابد ان يكون ذلك الجسم الطيني غلاقاً لسرمكنون ان غاب عنا جوهره فقد دل عليه اثره . وذلك السرهومعني الانسانية وواهب الميزة للانسان على غيره من اصناف الحيوان . نع هذه بديهة لا تحتاج الى اثبات ، ولكن ما هي تلك المعنى النريبة التي بسكناها في ذلك الجسم المسادي جعلته ملكاً لجميع الكائنات الارضية وسلطاناً يتصرف فها تصرف المالك الشرعي في ملكه ؟

لوكانت تلك المعنى الانسانية مما تقع تحت ساطة المشاعر وتدخل ضمن دائرة المحسوسات لسهل على الباحث درسها درساً مدققاً . او لو كانت هي من طبيعة معنى الحوانية محدودة الغايات والانفعالات لكان المعانى لاكتناه اسرارها لا يكلف نفسه من المشاق ما يربو على ما يبذله الباحثون عن طباع النمل او الميكروبات ، ولكن كان امرها بخلاف ذلك على خط مستقيم . فانظر الى الانسان نظرة ممعن تره جامعاً

لكان شأن الانسان في هذه الطبيعة الكثيرة العوامل شأن الريشة الحفيفة بين تيارات الاعاصير الشديدة يدفعه تيار ويرده آخر حتى ينهي وجوده على أسوا ما ينهي اليه وجود الضعيف مع مغالبيه الاقوياء . كلا ان في الامر لسراً مكنوناً ورمزاً مصوناً كم في العلم به من فائدة تهدينا في الاستقبال وفي الحري علما ضانة لحسن المآل .

لدرس الانسان من مبدئه ثم انظر اليه فى وقتنا الحاضر "تر عجباً يذهب بالعقول وسرأ تعجز عن آكتناهه الفحول : ترى آيات تدهش الافكار وتستوقف الانظار . ترى ما ذا ؟ ترى كاثناً عارى الجيم لين البشرة رقيق الحاشية ضعيف الساعد عديم السلاح ألتي به في هيجاء هذه الحياة وحيداً فريداً وقذف به في تبــار هذا الوجود طريداً شريداً يرى بعينيه الحبال الشم فيفرق من خيالها والغابات الفيحاء فيذهل من تقلب ظلالها والقبة الزرقاء بنجومها الزهراء فتهيبه سعتها ورفعتها . ويسمع زئير الضياغم في الغابات فيكاد يصعق منه فرقاً اويتمنز رهبأ وهو بين تلك الدهشة والوحشة يخزه الحر بلفحه والبرد بنفحه ويؤلمه الحوع بحدته والعطش بشدته . كان هذا حال الانسان في مبدأ امره فماذا ترى من حاله الآن ؛ ترى ان هذا إلكان الضعيف قد قاوم كل عوارض الطبيعة المساطة عليه بجلد وسات مدهشين وصارعها على قِوتُها وبطشها مصيارعة البطل المغوار بقوى ليس في زنده مستقرها وجلد ليس في جسمه مركزه حتى تغلب علمها وهولم يكتف بذلك ، بل

ما نرمي اليه الى محث ولا تنقير وليستطيع ان يرى بعينه بطريقة حسية أن الاسلام روح المدنية الحقة وأن لا مدنية الا به او ببعض نصوصه.

هـذا وليغفر لى القراء الكرام كثرة استشهادي بأقوال علماء اوروپا فانى لم اقصد بذلك أن أستدل بكلامهم على صدق الدين . كلا . فان الاسلام اجل من ذلك وأعلا . بل قصدي ان أبرهن على ان كل النواميس الممدنة التى سادت على اوروپا فى القرون الاخيرة فنقلتها من الظلمة الى النور ليست بالنسبة لنواميس الاسلام الاكشعاع من شمس او قطرة من بحر . فأقول والله المستعان :

### الانسان

ما هو الانسان ؟ هل هو ذلك الجسم المادي الذي يتناو به التحليل والتركيب فينمو ويقوى ثم لما يدركه الضعف والهرم يموت ويدفن فيستحيل الى تراب تدوسه الاقدام ؟ ان كان كذلك فليس هو الاحيوانا بسيطاً يفضله الاسد بقوته والفيل بعظم جتته والقرد بعدوه وسرعة حركته ، ولماكان له من الاهمية في هذا الوجود ما يدلنا عليه ماضيه وحاضره . أما وأبيك لوكان الظاهر عنوان الباطن في كل شيء

الابدي . وهب اللهم بصائرهم قوة تمتعهم من دينهم بما متعت به آباءهم الاقدمين الك رحم بالمؤمنين .

وهبنى اللهم من الثبات والجلد فى هذا الموقف الحرج ما يسد خلة عجزي وقصوري عن الحوض فى مثل هذا العباب العظيم حتى أؤدي لابناء وطنى خدمة هي أمس بحياتهم من كل ما عداها وأصلح لرقيهم من كل قاعدة سواها . واجعل اللهم عملى هذا خالصاً لوجهك الكريم نافعاً لامة نبيك الفخيم انك واسع علم . آمين .

<del>---:\*\*:---</del>

# مقدمات

قد رأينا ان عمهد الكلام على الاسلام بمقدمات ضرورية جداً تشئ للمطالع فكرة عامة على حالة الانسان وتكاليف الحياة ونواميس الرقى والتأخر الذي تجاذبه وطبيعة النظامات التى تنازعت السلطة على الانسان من قديم الزمان الى الآن والخلاف الناشىء من زمان مديد بين العلم والدين وغير ذلك حتى لا يكون مطالع كتابنا محتاجاً فى فهم كل الملوك الفانحين مثل بختنصر وقروش والاسكندر وغيرهم . فماذا كان من أمرهم بعد بعثة سيد الوجود صلى الله عليه وسلم بحو بضع وعشرين سنة ؟ كان من أمرهم أن توحدت كلتهم واتحدت وجهتهم ووجد فيهم قانون يضمن تهذيبهم ويكفل رقيم وتركوا جميعهم عادات آبائهم التى توارثوها وألفوها حتى كادوا أن يعبدوها . وخرجوا من ظلمات الوثنية الى أنوار العقيدة التوحيدية . وقاموا من وسط وهادهم ونجادهم يحملون للخافقين أنوار المدنية ويؤسسون أركان العدل والانسانية في جميع ارجاء الكرة الارضية وسادوا أغلب ممالكها بأفضل أنواع السلطة الاعتدالية . وبالجملة صارت دولهم دولة العالم بأسره بينما كان غيرهم يهيم في وديان الجمالة ويضرب في ليلاء الضلالة .

هذا هو التطور الغريب الذي دخلت فيه أمة العرب في سنين قلائل بعد أن كان قد مضى عليها بضعة آلاف عام وهي كما هي لم تترق عما كانت عليه قيد شبر . هل بعد هذا يصح أن يتصور عاقل أن هذا الرقى السريع كله حصل بدون قواعد محكمة وأسس بمدنة ؟ وهل بعد هذا يصح أن يتصور عاقل أن تلك القواعد والأسس تشابه ما لفظه امثال ارسطو وليكورج وسولون من الحكم البسيطة والقواعد التي لو أصلحت اليوم شيئاً افسدت في الغد اشياء كثيرة ؟ كلا . اللهم ان المسلمين عن اسرار دينهم لمحجوبون وعن بدائعه للاهون . فهبهم اللهم ميلاً الى ترييض نفوسهم في حقائق دينك السرمدي وقانونك

حكم مارس الايام وخبر الانام وعاش مائتي عام ؟ ألا تتوق نفس شرق متنور الى الوقوف على ذلك السر الاعظم والناموس الاقوم الذى ساد حيناً قصيراً على سكان جزيرة العرب على ماكان بهم من شظف ووحشية فأخرجهم من ظلمات الجهالة والرذائل الى انوار المدنية والفضائل ؟ ما فائدة العلوم اذا لم تحبب الينا معاشر شبان المشرق أن نكتنه هذا السر العجيب والتطور الغريب الذى لو طبقناه على ما لدينا من المعارف المدرسية لا تستطيع أن ندركه ولو بوجه عام ؟ هل فيا قرأناه من التاريخ ما يدلنا على امكان تطور أمة بأسرها وانتقالها من حالة الوحشية الى المدنية في مدة لا تجاوز الربع قرن ؟ اللهم لا .

ماهو ذلك التطور المدهش الذى دخلت فيه الامة العربية فى مدة ثلاث وعشرين سنة ؟ هل هو أمر عادى يستطيع الانسان أن يدرك سره ويكتنه أمره بجولة فكرة أو القاء نظرة ؟

كانت الامة العربية قبل الاسلام كما يعلمها كل انسان منقسمة الي قبائل عديدة وفصائل شتى كلها متوارثة الاحقاد والضغائن متأسلة الاحن والدفائن . واقعة فيما بينها في حروب دموية وغارات جاهلية . لا وحدة تلم شعثهم ولاجامعة توحد كلتهم . وكانوا واقعين من جهة التدين في أخس أنواع الوثنية . ومن جهة العادات في أنكاها ضرراً بالحياة المدنية . فلا قانون بصلح من حالهم . ولا قاعدة بيني عليهاضمان استقبالهم . وبالجلة كانوا بمكان من الاختلال والفاقة وسوء التربية تخطاهم فيه

أنتهى من تأليفه حتى بعثتنى نفسى الى ترجمته الى لغتنا العربية الشريفة لكى اكون قد قمت سعض الواحبين المطلوبين فى آن واحد .

على اني كلفت نفسى تجشم المصاعب في هذا العمل لا بقصد اتخاذ استغالاتي فيه تسلية لى على ما أضعت من وظيفة أو شهرة . كلا بل غرضى الوحيد من هذا العمل هو اقامة الحجج العلمية على أن دين الاسلام ليس بالدين الذي يتناساه ذووه أو يلوى الكشح عنه متبوعه . وانه ليس بالدين الذي تمارضه العلوم العصرية والحقائق الفلسفية بل وانه ليس بالدين الذي تمارضه العلوم العصرية والحقائق الفلسفية بل هي مما تزيده تثبيتاً وتمكيناً وتزيد متبعه ايماناً ويقيناً . وانه كان يجب أن يجد من طلاب العلوم الجديدة أنصاراً أولى قوة ومكانة لا ان يرى مهم اعراضاً وابتعاداً يدلان الرائي على ما الاسلام برى منه و بعيد معد الساء عنه .

قد كنى المسلمين اعراضاً عن دوائهم واغضاء على دائهم فلا يكونوا كالأبله الذي يحمل الدرياق الشافى فى ردنه فيغفل عنه ثم يفغر فى منتظراً أن تمطل عليه سحائب الاوهام من سهاء الاحلام غيثاً يطهره مما به ويشفيه من أوصابه . أليس يعار على متنورى هذه الامة ان تبقى حقائق دين الله مختبئة فى مكاتبهم فى مطاوي مجلداتها وهم مغرورون بزخارف أفكار البشر مما يسمونه بالنظريات الفلسفية حالة كون النسبة بين هذه الافكار كلها وبين مالديهم آيات الحكمة التى أسدلوا عايها أستار النسيان هى اكبر بمالا يقدر مما ببن أفكار الصبيان وبين افكار

يُبعثوا الى احترامه ومحبته كما يحترمه ويحبه بعض الفلاسفة الكبار الذين درسوه واعتقدوه : هذا الواجب يلقى على عاتق أبناء هذه الملة الذين اسعدهم الحد بتعلم اللغات الاجبية .

أنهما أن يسعى عقلاء هـذه الامة فى محو البدع التى غص بها العالم الاسلامى وصارت نقطة سوداء فى جبين الشهرق وموضوع استهزاء كافة من عنده مسكة من العقل : هذا الواجب أشد لزوماً من الواجب الاول وعليه ينبني صلاح هذه الامة وتوامها فعسانا نلتفت اليه قبل أن يستفحل الداء ويعز الدواء والا فالعاقبة وخيمة والمسؤلية عظيمة . قال عليه الصلاة والسلام: « لتأمرن بالمعروف ولتهن عن المنكر أو ليسلطن الله عليكم فتنا كقطع الليل المظلم تدع الحليم حيران »

هذه الافكاركانت تجيش فى خاطرى من منذ اربع سنوات وانا اذ ذاك فى سن البدء فى العمل للوطن فلم أر أفضل لحدمته من هذه الوجهة فثابرت من حيها بهمة لا تعرف الملل على درس ما يؤهلنى الى فهم. حقيقة الاسلام حتى آنست من نفسى بعض القو"ة على القيام ببعض هذا الواجب الاقدس. فابندأت أعمالى بتأليف كتاب باللغة الفرنساوية نفيت فيه عن الاسلام كل تهمة ألصقها به المفترون وأثبت بالادلة الحسية وبالاستناد على البدائة العلمية انه روح المدنية الحقيقية وعين أمنية النفس البشرية ونهاية ما ترمى اليه القو"ة العقلية وان كل رقى يحصل فى العالم الانساني ليس هو الا تقرباً الى الديانة المحمدية. ولم أكد

الم أردنا ذكره لطال بنا الكلام وخرجنا عن المقام ؟ فهل والحالة هذه نستطيع أن ننكر على من يعيب ديننا أو يلصق به شائنات النهم ؟ أليسوا معذورين في هذا الفهم السيء ما دام يحضر هذه المنكرات ويتفرج عليها عقلاء هذه الامة بدون ان يجدوا في انفسهم ميلاً الى رأب هذا الصدع المتفاقم الذي لم يقتصر على حر عوامنا الى المنكرات والآثام فقط، بل الى الاخلال أيضاً بعقيدة التوحيد النقية وهو الامر الذي لو تأصلت جذوره في العقول البسيطة صعب جداً اقتلاعه منها؟ أما والعلم لو بحث باحث عن علل هذا الهبوط الهائل الذي وقعنا فيه بعدذلك الصعود السريع ما وجدها الا في ترك السنن واتباع البدع . فيه بعدذلك الصعود السريع ما وجدها الا في ترك السنن واتباع البدع . فيه بعدذلك الصعود السريع ما وجدها الا في ترك السنن واتباع البدع . فيه بعدذلك الصعود السريع ما وجدها الا في ترك السنن واتباع البدع . فيه بعدذلك الصعود السريع ما وجدها الا في ترك السنن واتباع البدع . فيه بعدذلك الصعود السريع ما وجدها الا في ترك السنن واتباع البدع . فيه بعدذلك الصعود السريع ما وجدها الا في ترك السنن واتباع البدع . فيه بعدذلك العمود السريع ما وجدها الا في ترك السن واتباع البدع . فيه بعدذلك العمود السريع ما وجدها الا في ترك السنن واتباع البدع . فيه الم كان المحال أن المحال أن المحال أن المحال أن المحل أن المحل أن المحال أن المحا

فيه بعدذلك الصعود السريع ما وجدها الافى ترك السنن واتباع البدع . ولو كان المجال أوسع من هذا لأرينا المطالع أن البدعة الواحدة قد يتبعها جملة عوامل شرية لا يراها الا من ينظر للاشياء بمنظار العلم وان هذه العوامل متى رسخت قواعدها وثبتت دعائمها أنبني عليها داء من ادواء الامم تظهر أعراضه وآثاره لكل مشاهد ولو كان هو نفسه كامناً كمون الارقم في جحره ولا يظهر الا ريما يأنس ممن حو اله العجز عن ملاشاته .

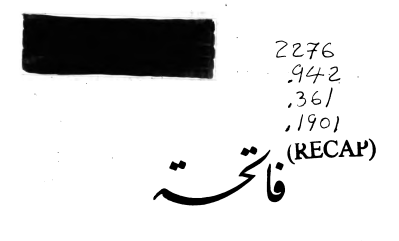
لهذه الاسباب كلها صار الشرقى المتنوّر ملقى على عاتقه واحبان: أولهما تفهيم العالم أجمع ان الدين الاسلامى فضلاً عن كونه بريئاً من الاضاليل التى ينسبها اليه بعض الكتبة ومنزهاً عما يفعلهالعامة على مرأى من المتفرجين فانه ناموس السعادة الحقيقية وملاك المدنية الصادقة حتى

العمل هو تفهم الاوروبيين حقيقة الدىن الاسلامي وماهيته واثبات آنه ضامن للانسان نبيل السعادتين وكافل له راحة الحياتين . وأماوجه ّ كونه ضرورياً لا مناص منه فهو ان الغربيينأصبحوا بجدهم ونشاطهم أصحاب السلطان والنفوذ على معظم العالم الاسلامي وما داموا جاهلين يستطيعون طبعاً أن يروا في ديانة محكومهم الاعبأ ثقيلاً على عقولهم وحملاً .ضنياً لمداركهم فلا يقرونهم عليه الا احتراماً للاحساسات فقط راجين من العلوم العصرية والمعارف الطبيعية القيام بتهذيبه في المستقبل. نقول بتمام الحرية ان الاوروبيين معذورون في تصديق الهم ضد الاسلام والمسلمين ولهم الحق في العمل ضدها ما داموا لا يرون امام اعيهم من مظاهر الدين الا البدع التي اخترعها صغار العقول وقبلها مهم العامة وزادوا علمها أشكالاً من الاوهام والاضاليل تنفر منها الطباعالبشريةوتنافي أصولالمدنية .كيف نرجو أزيفهمالاوروبيين حقيقة ديننا وآنه الملاك الوحيد للسعادات كايها حالة كونهم لا يعرفون الطرقات خلف الطبول وتحت الرايات ومثل اقتراف أشد المنكرات المنافية للأدب والعقل في الموالد التي تقام في كثــير من نقط القطر المصري ومثل الاجتماع الى حلقات كبيرة على مرأى ومسمع من الوف المتفرجين والصياح الشديد بالذكر مع التمايل يميناً ويساراً الى غيرذلك

يهديهم بنورك الاقدس الى سعادتهم الدنيوية والاخروية . ربنا اسبغ عليه سحائب تكريمك وتشريفك و بلغه المقام المحمود الذي وعدته به وألهمنا السير على هديه و هدى اصحابه و هبنا اللهم نوراً نفهم به ما أو حيت اليه من محكم كلامك و جليل خطابك حتى نستوجب رضاءك و نستحق نعماءك . و اهد اللهم مثل هذه السلاة والسلام على آله واصحابه و تابعيه الى يوم الدين انك سميع الدعاء واسع العطاء آمين

﴿أَمَا بِعِدٍ﴾ فَانَهُ لَا يَخْنِي عَلَى كُلُّ شَرْقَى الآن أَنْ العَلَاقَةُ بِينَ الشَّرْقُ والغرب قد وصلت خصوصاً في الجزء الاخيرمن هذا القرن الىدرجة لم يسبق لها مثيل في التاريخ وان مصالح الطرفين قد اشتكت تبعاً لذلك اشتباكاً يوجب أنَّ يتعارف الفريقان تعارفاً يمحو ما سبق من التناكر الذي كانت نتائجه دائمًا اضطرام نيران الشقاق بنهما مما يدعو الى التقاطع المنافي لمطالب المدنية المستقبلة . نع أن الاتصال بين الشرق والغرب أصبح عظماً وسيأخذ في النزايد يوماً بعد يوم حتى تصير بلاد المشبرق كلها عبارة عن معرض عام تعرض فيه أنواع البضائع والصناعات ويحضره الناس من كافة الملل واللغات . ونحن هنا لا تريد ان سجت فها اذا كان في هذا الامتزاج الشديد مضرة لاحد الطرفين أو فها اذا كان مفيداً لكلمهما ، بلذلك مما لا دخل فيه لكتابنا هذا . ولكنا نريد فقط أن نقوم بعمل مخصوص لا مناص منه على كل حال .

ما هو ذلك العمل وما وجه كونه ضرورياً لا مناص منه ؟ ذلك



# باندارمالرحيم

« الحمد لله الذي هدانا لهذا وماكنا لنهتدى لولا انهدانا الله ».

« ربنا لا تزغ قلوبنا بعد اذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمه الك

أنت الوهاب » . « ربنا الك من تدخل النارفقد أخزيته وما للظالمين من أنصار. ربنا النا سمعنا منادياً ينادي للإيمان أن آمنوا بربكم فآمنا . ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيآتنا وتوفنا مع الابرار . ربنا و آتنا ما وعدتنا على رسلك ولا تخزنا يوم القيامة الك لا تخلف الميعاد » . وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد الذي اجتبيته من بين خلقك لان يكون مستودعاً لاسرارك وناشراً لتعاليك وواسطة بينك وبين عبادك يكون مستودعاً لاسرارك وناشراً لتعاليك وواسطة بينك وبين عبادك



#### PRINCETON UNIVERSITY LIBRARY

This book is due on the latest date stamped below. Please return or renew by this date.

JUN 1 5 1999

JUN 1 5 2003